
第六课 第 5 讲​ 

正好《创世记》和《出埃及记》已经讲到了神与人立约的事。圣经，

它的独一无二性表现在第二，它是神和人立约的书。不是立约的记载，而

是立约的书。就像前面所说的不是圣经有神的话，而是圣经就是神所说

的、神所默示的。神哈的气比神所说的，更加准确的表明了圣经的身份。

立约的书，这本书本身，既然记载了立约的经过，而且它也有着约的权

威。这个和另外其他的记载神与人立约的书，都是完全不同的。记载神与

人立约的书可以有很多，解释这样的信息可以有很多，但是立约的书只此

一本。 

第一，圣经显明了为什么神要跟人立约。神与人立约，包括了立约的

前提、立约的内容、立约的结果。这就是囊括了整个的立约这个概念。想

要正确的认识救恩，不是说信耶稣信耶稣得永生这就行了。救恩的前提世

人都犯了罪，毫无例外。罪的工价乃是死，毫无例外。没有一个人能用自

己的方法逃脱罪的审判，毫无例外。这就是救恩的前提。你要是不加上救

恩的这个前提，只说我们的救恩就是信耶稣得永生。也许许多人认为“是

的，有罪的人信了耶稣就能得永生。我无罪，和我无关”。或者说我虽然

有罪，但是我自己能解决我这个罪，我就不麻烦你了，我就不求你了。这

样一来的话，你就对这个约的意义缺少认识。假如我没有告诉你这个约是

你唯一的得救的出路的话，那么你不信也许可以责怪我，没有给你说清

楚。所以说提到救恩的时候，不可缺少的就是救恩的前提。任何一个真理

不可缺少的是前提、本身、后果。每一个真理都是由这三个部分所组成。

真理的一部分不是真理。又是我们的整体思维、整体原则来说的。救恩的

前提是“世人都犯了罪”。神借着救恩来拯救世上所有这些犯了罪，并且

愿意接受救恩的人。就连一个信耶稣得永生，你也可以说它有一个前提，

也就是说你必须承认自己是罪人，你必须愿意接受耶稣给你预备的救恩。

这就是一个前提。你必须承认你必须愿意。而后你在神面前有着一个接受

性的悔改。如果没有前面那个，我只是我接受我悔改。没有一个你必须认

识你是处在救恩前提之下的，你必须愿意接受这个点的话，那就不是完全

救恩。我为什么这样说呢？那就是说今天有许多人，或者说还没有决志能

力，七岁八岁的孩子或者那个脑瓜稀里糊涂的，他不能替自己决志。所谓

的智商比较差的，或者说一个健全的人，但是你根本就没有告诉他救恩的

前提是什么？光说“来吧，信耶稣吧，信耶稣就上天堂了”，这三种情况

1 



都不符合救恩审判的情况。这三种情况都是没有了解一个完全的救恩。然

而你可以知道今天有太多的人，他确确实实，只是说我要信耶稣，只是说

我要决志悔改，只是说我接受了洗礼。这个前提是什么？你知道不知道？

那个信的含义是什么？什么叫决志你知道吗？什么叫志你知道吗？什么叫

决你知道吗？什么叫决志你知道吗？为什么要决志你知道吗？当然我们无

需对每一个人都用这种方法告诉他“你用什么方法”，那是次要的。所有

这些内容你必须使他都清楚，绝对不是稀里糊涂的“来吧，信耶稣就上天

堂了”，“好，我信耶稣”。这样的信耶稣能上天堂吗？他连这个前提都

搞不清楚。所以记载立约的书，首先就是神为何要跟人立约？ 

神为何要跟人立约？这是了解这个约的不可缺少的部分。很多忽视的

部分越过了最重要的这一点，你就是再往前走，也都白费。你没有读过这

一阶段东西，你直接进入下一阶段了，那也是白费。你不可能达到下一阶

段的要求，因为下一阶段的要求是在这一阶段的基础之上来的。房子没有

根基，你往上建造，你可以建造得跟那个有根基的一模一样，而且短时间

内看不出任何区别。等到有一天稍微有点晃动，稍微有点所谓的风吹草

动。这就是登山宝训最后所说的雨淋、水冲、风吹。那个时候你就看出了

有根基的房子，叫房子。没根基的房子，充其量叫一个小棚。不说它就个

鸡窝的话。今天立约不是单单知道神跟人怎么说的。神跟人怎么说的？如

果你不知道他为什么而说，你就不明白他说这句话的意思是什么？读圣经

的时候我们常说了，知上文才能明下理，知句子才能明单词。如果我们之

间的关系你啥都不知道，你就听我给他说了一句话，你以为这个表达什

么？什么都不知道。我们有默契，我们有习惯，我们有切口，我们有爱好

，我们有很多前提。有这个前提，我说这句话意思完全都表达清楚了。没

有这个前提我说这句话，旁边的人懂什么？“哎，他们俩说了那么句话，

莫名其妙的话”。你莫名其妙，我们一清二白。原因在哪里？有一个前提

，有一个默契，有一个多年交往的灵犀在里头。所以要想知道神与人立约

，首先要搞清楚立约的动机何在？为什么要立约？立约是为了赐福给人。

神为什么要跟人立约？其实关于这一点，在《新约背景》当中，我们也提

到了，神为什么要跟人立约？人跟人立约是互利双赢，个人与这个约发生

关系，都是为了自身的利益。唯有神跟人立约，没有互利，是你得利。没

有双赢，是你得福。神指望着从你那里得到什么东西？你本身就是神所造

的，你还能有什么神以外的呢？你只能得到神以内的，你绝对不可能有神

2 



以外的。这就是神与这样一个对象立约它的目的所在。要你得到神以内的

，要你得到神给你的福分。神给你的福分，可以借着神的工作给我们一个

启发。第一，是创造的福分。第二，是救赎的福分。我也说过，创造和救

赎其实就是一件工作。借着创造达到救赎，那是借着。创造的目的，是救

赎。救赎的基础是创造，这个没有区别。但是你要分开段落来说，也可以

说创造的福分是什么？管理万物，享受神在地上所预备的一切的物质的美

好。可看的、可听的、可说的、可玩的、可管理的。所有这些可创造就都

给了人了。神借着创造就把这些都给了人了。而救赎却是创造的延续。救

赎不是失败的补救，救赎是创造的延续。出埃及不是落荒而逃出，埃及是

胜利的进军。看起来出埃及都是逃出去的。你过去不是为奴吗？是，过去

是为奴。但是现在，在出埃及的前一刻，我们已经不再是个奴。是在这个

基础上出的埃及，而不是这个奴出了埃及之后，才成为一个自由人。 

整体上说出埃及就是不要在埃及为奴，走到迦南地为主人，这是整体

上。但是你仔细的分析一下，在他离开埃及之前，他已经不再是奴仆了。

你要是仍然是奴仆，法老怎么会让你出埃及？你要是此人依然是奴仆，东

家怎么会把金银财宝要啥给啥啊？这就是一个发生时刻和发生结果的关

系。整个这个动作产生这个结果，不等于说产生这个结果之后才发生这个

动作。许多时候我们都对这样一个细节有忽视。一般情况下没人去追究这

一点。但是一旦要去认真追究起来的话，那事情就比较复杂了。这个人说

要拆毁圣殿，三天要建起来。耶稣说过我要拆毁圣殿了吗？圣殿是耶稣拆

毁的吗？耶稣说，“你们拆毁这殿，我三天建起来”。如果说耶稣借着罗

马的兵丁拆毁的，那也不是拆毁的圣殿，而是拆毁的贼屋。圣殿的拆毁发

生在耶稣复活之前，发生在罗马平叛之前，发生在希律的大圣殿倒塌之前

，圣殿已经拆毁了。而不是说你们拆毁的这个，我再建起来。不是这个。

那么差就差别在，到底圣殿是什么时候拆毁的？不知道。有一点非常清楚

，耶稣宣告了圣殿被毁的结果、现状。在耶稣的时代已经是现状了。在这

个前提之下，耶稣才说了一句“我三天把它建起来”。没说“你们今天把

它拆毁，我三天建起来”。也没说“你们一把它拆毁，我立马三天建起

来”，都没有这个意思。我只是说“我三天建起来”，这是第一。第二，

倒过来说是建起你们拆毁的。再倒过来说“你们啥时候拆毁的？我没说，

你们自己知道”。其实你看到那第二个圣殿的时候，你就该知道了，他的

拆毁不是尼布甲尼撒王的拆毁，你看到以西结的异象里头圣殿里头干什

3 



么？哎呀，圣殿里头贪赃枉法的事，公开的拜日神的事，为塔莫斯而哭的

事情，以西结都已经看的一清二楚了。那还是圣殿吗？尼布甲尼撒王拆毁

的只是一个建筑。罗马的君王来拆毁的、提多来拆毁的只是一个建筑。真

正拆毁的是选民。话说回来，除了选民还没有人能拆毁这个殿。用我过去

所说的话，天下武功第一的好汉，谁都对付不了他，除非他的儿子能害

他。要不然的话谁能对付了他呀？这就是那个细节的问题。 

这就那个时刻的问题。对于我来说也是，认罪、悔改、蒙恩、得救。

你笼统的说一下，没人会追究。但是到底是先认了自己一个一个罪行，然

后得救成为圣洁，而后赦免蒙恩，还是我先蒙了恩典，而后才能一点一点

的承认自己的罪，去掉自己的罪，成为圣洁呢？这是一个很重要的问题。

因为它都涉及到一个到底我们的认罪的前提是什么？到底赦免的前提是什

么？认罪的前提是赦免和重生。也就是说承认你的罪行，我不是说承认你

是罪人。承认你的罪行，去掉。所谓除酵节这个去掉你这些罪。它的前提

是重生。而不是说除掉这些罪之后才能重生。不是这个意思。不是说带着

罪就重生了，是罪全部都赦免。从神的那笔账上全都赦免，才被称义，才

得以重生。但是只有一个重生的人，正好借着出埃及的经文，我们可以看

到，只有过了逾越节的人，才能够过除酵节。只有蒙恩得救的人，才能够

除去一切罪，过圣洁的生活。绝对不是说我先把这些罪都罗列出来了，耶

稣给我赦免了，而后我就圣洁了。那么，那句话所谓的“罪孽不到空，我

就不能得救”，那就有道理了。 

刚才我所说的就是一个观念，神与人立约是约的前提，是约的不可缺

少的部分。神与人立约是要人得好处。得什么好处呢？得神早就给他预备

下，但是一步一步要给他的好处。这个好处不是创造的好处，而是救赎的

好处。而救赎不是创造失败之后的延续，而是当初在创始之前拣选就已经

定下了。根据已知就已经定下了。不是说我看到你失败了，我才加上一个

救赎。而是还没创造之前我就准备好对我的儿女实行救赎。这是第一个问

题。神要借着立约给人的福分，是救赎的福分。神要借着救赎给人的福分

是立约的福分。这就是二者合二为一的。救赎是圣经的主线，救赎的方法

是神属性的显明。尤其是我们看到了神的智慧，在这里是一目了然。并不

是说其他属性就在这里没有反应。从整体原则上来说，借着救赎，再次看

到了神，他那无与伦比的智慧。当然这个智慧反映了他的慈爱。当然这个

智慧成就了他的圣洁。当然这个智慧彰显了他的公义等等等等。救赎是神

4 



要赐福给人的必经之路，立约就是要赐这个福。所以立约归根结底就是救

赎。 

从伊甸园里的第一个约，他已经是把你带向救赎了。为什么呢？第一

个约告诉你，吃的日子必死。那就是说那个终点是借着那个成义而成的。

但是这个过程却要你守神的话、信神的话、听神的话。并且我给你说违背

的结果，已经包含了你守不住神的话。如果你能守得住神的话，我根本就

不告诉你要是守不住会有什么结果。那不是废话吗？谁不会呀，谁做不到

啊。当他告诉你这个结果的时候，他已经包含了那一点了。所以创造的一

开始，第一个约就是指向救赎。你吃的日子必死。在这里告诉了三点，我

创造的目的不是死，而是你吃才是死。神造人的目的不是要人死。虽然神

造人造出来的人是会死的人，但是他的目的可不是要人死。为什么这样说

呢？目的不是要人死，为什么造一个会死的人呢？两个思维方式我们必须

看清楚。第一，神造人其中的一部分是用地上的尘土所造。考虑到没有？

用地上的尘土所造的，我还指望着他千秋万代永不改变吗？就看神用这个

东西造这个人，你就知道他根本没打算他永恒。那个时候还根本没有犯罪

临到人身上呢。他造这个东西就没打算他永恒。我要打造一个东西，我用

纸做，我用木头做，我用石头做，我用不锈钢做，反映了我指望着它发挥

多长的作用。我要想一直使用，我就用不锈钢来做。我要使用一个阶段，

我就用一个木头来做。我要就一次性的使用，纸张。当他用地上的尘土造

人的时候，他就没打算他具有永恒的。可见，神早已经安排好了创造和救

赎的衔接。绝对不是说等你看到了创造的失败，而后再救赎。就是讲这本

圣经的时候，我们说到《犹大书》告诉我们，圣经是一次交付。一次交付

，就是不需要第二次了。一次性的处理，就没有第二次了。一次性的制造

，就说明不需要第二次了。神所做的事情没有失败，只有转折。这就是我

们解释耶和华后悔造人。圣经上有几处出现了。耶和华后悔，我们说到后

悔不是失败的后悔。后悔是前进的转折。转折了。为什么转折？不是走错

路了，而是向前进的必经之途。弯曲的直线。我当初设置的道路就是一个

弯曲的直线。所以当我拐弯的时候，绝不意味着我错了，出现意想不到的

了，现在必须回头了。 

创造和救赎，是立约的前提。或者说是立约的平台，或者说是立约的

过程。它不是约的本身。但是就在这个创造和救赎的连接过程中，我们就

看到了立约的前提，神要赐福给人，必须借着这个方法。没有创造，谈不

5 



上救赎。没有救赎，创造也就没有任何的意义。弯曲的直线，这就是非凡

的智慧。世上没有一个人能接受两个百分之百。世上没有一个人能够接受

用自由意志，否定自己的自由意志。世上没有一个智慧的头脑，能接受弯

曲的直线。然而，这正是神的智慧。救恩正是神的智慧的结晶。而救恩的

前提，就是神借着立约，把诸般的福分一步一步、一层一层、一点一点赐

给人。每当人们掌握了第一步之后，他才感觉到对第二步的需要。你没有

掌握到第一步，你直接给他第二步的话，那真的叫不要把珍珠丢在猪前。

我说的是知识上的层次的问题。其实去掉知识两个字，任何一个东西都有

层次。恩典有层次，生命有层次。我说的这个生命就是，一个生命和一个

肉体的结合形成的这个人，他和生命的关系，这是有层次的。所以圣经才

说你们要在基督的恩典和知识上有长进。说长进的时候，其他方面的长进

都可以理解，恩典知识这些方面怎么长进呢？真理长进可以理解。知识长

进，可以说小学读完了读中学。恩典上的长进？这就是，现在你只能看看

动画片儿，将来你可能能看看故事片儿，以后你就可看看伦理片儿。而有

些东西不是你自己立刻就能看得懂的。所以当我们看到和神立约的时候，

我们就想到了，这立约的目的是借着一个立约的平台，借着创造趋之于救

赎。然后把神早就给人造人的时候，就给人预备的那个，一层一层的赐给

人。而我说了这个一层一层、一步一步就是一个一个的约。今天我教你做

这样一件事，目的使你体会这件事、这个动作。明天我教你做那一件事，

目的是使你体会那一个动作能给你带来什么感觉？一点一点的，你就能够

深入到情感的深处、真理的深处、享受的深处去了。在这里我们说到了圣

经的主线，就是救赎。救赎就是立约的原因，立约的平台。 

第二，怎么样来实现赐福给人呢？立约的目的是赐福给人，很简单。

但是赐福确实有层次的，确实一步一步的。既不能减少，也不能颠倒。减

少了，当然福分就少了很多。可以理解。颠倒了，那也就失去了该得的一

些福分。所以说约是代表着成就的过程、成就的顺序。这也就是今天所说

的那个程序的正义，才能形成实质的正义。只有一个合宜的程序，才能把

要给你的福分，这就算是实质吧，一点一点的按部就班的给你。我今天真

看到有许多大人，家里条件很好，所以尽量让孩子享受最好的东西。很可

惜的是，你上来就让他享受最最好的，他根本没有那个好的感觉。他不明

白为什么这就是好。他以为这是理所当然，他还以为这是极其极其平凡，

极其极其初步的东西呢。你真的要想知道我给你的有多好吗？你就从头开

6 



始。你从头开始走到这一步，你才体会到我给你的这个东西是多好。上来

第一样给你的就是这样东西，你根本不理解它是什么好。你也不会珍惜。

当然你更不可能好好的使用这一点。神要想把那个公义的冠冕给你，必须

带你走十字架的道路，就这个意思。没有苦，就没有甜。没有累，就没有

休息。没有努力，就没有享受。所有这些都说明按步成就。神跟人立约是

一步一步的成就。我们看到了伊甸之约，亚当之约，挪亚之约。当我们想

到这些事情已经远远的离我们而去，似乎跟我们没有任何关系了，顶多生

活在应许之约的那个影子之下了，现在还要那些东西干啥？信耶稣的永生

不就行了吗？这就是以前我们讨论过的问题，如果只有新约，没有旧约，

会是怎么个情况？人能够蒙恩得救吗？以色列人被掳七十年，可不可以避

免？就以色列人来说，你应该避免。因为那是你选择的结果。但对神来说

，他做的没有一样是多余的，包括被虏七十年。要搞清楚这个界限。 

新约和旧约圣经中，一点一话都不能废去。还没有旧约？要是从具体

上来说，先不从理论上说，先不从战略上说，先不从最大的最明显的，咱

们从较小的方面来说。什么圣经都没有，旧约没有了。好吧，读新约圣

经。新约能站得住吗？《马太福音》第一章一到十六节有用吗？亚伯拉罕

生以撒，以撒生雅各。啥用啊？咔嚓减去。那没用啊！《马太福音》当中

处处都说“这就应验了旧约的预言”。有用吗？没旧约，应验啥？啥都没

应验啊，咔嚓去了。《罗马书》因信称义，这个总可以了吧？因信称义的

根据就是亚伯兰信耶和华。哪儿的？旧约的。没旧约，这句话去掉。去掉

，《罗马书》还能写吗？当然你可以从其他角度来写。我什么都不要，我

就要《约翰福音》三章十六节，够用了。“神爱世人，甚至将他独生爱子

赐给我们，叫一切信他的不至灭亡，反得永生”。够了，我啥都不要。要

旧约吗？没有旧约这些经文能不能起作用啊？神爱世人，我能理解。爱我

还不知道吗？把他的独生爱子给我们，我要你的独生爱子干啥？我不缺儿

子。叫一切信他的不至灭亡，凭啥？我干嘛非要信你啊？凭良心办事，我

当然不灭亡。就最最简单的这个救恩的表述。你没有旧约，你怎么理解神

的爱？你怎么理解，为什么要赐下独生爱子？你怎么理解要信他才不至灭

亡？你怎么理解这个灭亡的问题？你怎么理解这个永生的问题？按部就

班。我们得救，也许是看了《约翰福音》三章十六节，我就感动，我就信

了。但是那个基础却是--神，旧约告诉你的。罪--旧约告诉你的。救恩---

旧约告诉你的。赎价---旧约告诉你的。血---旧约告诉你的。不用说了。

7 



你说救恩，你的每一句几乎都可以告诉你，这是从旧约上过来的。没有旧

约，这句话就没意义。没有旧约，你连神是啥样的，你都不一定搞得很清

楚。所以今天我们看到这个按部就班是多么重要。按部就班，并不等于说

每一个人都必须走同一条亚当到现在的道路。自然科学是按部就班的，不

能够半路上学的。但是按部就班不等于说，我们现在学物理还要从钻木取

火开始，一点点说到物理学的发展。“哎，要不然你不知道基础了吗？”

，当然不是。现在的物理是在那个基础上发展起来的。我把在那个基础上

发展过来的东西，带着整体的基础而接受，这就是一个成就的过程。救恩

成就的过程，我接受成就的救恩的过程。救恩有一个成就的过程，我现在

按照救恩的成就，接受这就包括了我接受救恩成就的过程。我再说一遍，

救恩它有一个成就的过程。我现在按照已经成就的救恩来接受它。实际上

当我接受它的时候，就是接受了整个的成就的过程。所以今天若没有旧约

，没有一个人能得救。但并不是说你必须读旧约，你才能得救。所以说我

们今天必须看到，今天你在礼拜堂里在教会里头听到一个讲道的人跟你说

，我今天就给你讲约翰福音三章十六节。我可以借着这一节经文，把整个

的救恩清清楚楚告诉你，“神爱你，把他的独生爱子赐给你”。为什么爱

你要把爱子赐给你？爱子赐给你是干什么的？当我讲这些的时候，那就是

整本圣经的信息。你可以没读过整本圣经，但是你的得救却离不了整本圣

经的信息。 

所以今天我们有了机会，重新来读旧约圣经。这就像我们《信仰要

道》当中讲信耶稣得永生的时候，那段开场白一样。信耶稣得永生，对我

们来说已经成为过去，已经成为事实，已经越过了这个问题的问题性。这

个问题在我们这里已经不成为问题了。不会再问了“为啥信耶稣得永生

啊？真的信耶稣得永生吗？”。它不存在这一类的问题了。能答不能答已

经是一个不成问题的问题了。这就是已经正确的跨越，这就是《约伯记》

最后结束的。我不是给你解答了你的问题，而是把你的生命提高到一个层

次，这个问题已经不成为问题。你解答所有的问题，不一定能提升你生命

的层次。但是生命层次的提升却可以使你不存在这些问题。伏笔就在这里

了。不存在这些问题，你能解答这些问题吧？咱就是说约伯，他面对着受

的那些苦难，他一肚子不高兴。他没有埋怨神。但是说“主啊，我没别的

要求啊，你叫我死，我不是说拒绝，我也不埋怨。我死也得死个明明白

白。你就告诉我为什么我遭遇这些东西。”。首先我承认你做的不会错的

8 



，这点我承认，我的朋友也都承认。神做的岂能错吗？你看以利法说的。

神做的不会错，但是得到的结论却是两个结论。因为神做的不会错，所以

你受这个苦一定犯了罪。约伯说“我知道你做的不会错，但是我不知道为

什么会受苦”。我是不明白，他是不明白装明白。我们的区别就在这里，

最后神怎么解决的呢？不是使我明白了，而是使我破格的一下子跳到了另

一个层次。什么层次啊？这个东西不需要考虑的问题。就好像我们今天，

清楚得救。毫不怀疑信耶稣，我就得救了。至于过去那些事情到底怎么才

叫信啊？到底信了之后会有什么？为什么就会得救啊？与得救而来的，还

有什么东西啊？等等的这些事情，我根本就不需要考虑这个问题。但是我

在讲第二课《信耶稣得永生》的时候我说到了，《信仰要道》不是教导。

些方面说是一个回头路。你只有解决了这个问题，你只有不存在这个问题

，才能够回过头去解决这个问题。只有当你罪得赦免，你才可以真正的借

着认罪行生活上的圣洁之道。这就是以前王国显在《基督里长进》里所说

的，得救不以认罪为前提。很多人看得出，那怎么可能呢？我不把罪孽倒

空，我怎么能够分别为圣，怎么能够罪得赦免呢？你头脑中就是“神赦免

什么？赦免我认出来的罪”。如果赦免就是赦免你认出来的罪，这世界上

有谁能得救啊？至少我是肯定不能得救的。如果赦免只赦免你认出来的

罪。但是在你走这条路的时候，那只要说“知道你的罪吧？”，“知

道”。“你知道罪是要下地吧？”，“知道。”。“知道只有求耶稣赦

免”。“你以后不要再犯罪了，耶稣就赦免了。”。这条路走过来，你就

所有的罪都赦免了。管你认识到的不认识到的，承认的不承认的，理解的

不理解的。显明的，隐而未显的，统统都赦免了。等到统统都赦免了，你

才可以回过头去。过去我就认了偷东西的罪、杀人的罪。原来现在撒谎都

是罪啊，那我还得好好的求主加我力量，让我以后不要撒谎。我以前撒过

的谎，我再次在神面前，这就约翰耶稣所说的了。我们若认自己的罪，不

是他还没赦免，而是已经赦免了。只有赦免之后，才有可能认识这些罪。

只有赦免之后，才有可能发现这些罪。这两句话是一句话。认识就是发现

，发现就是承认。要不然这个东西在这里，我不把它当做罪。我天天都在

挖苦隔壁的人，我天天都在论断教会里那些人，你叫我好好的想想罪。我

想是我又贪心了，我又骂人了。你再也不会想到，我每天都在论断教会的

这个弟兄那个姊妹。那也是罪。只有等你罪得赦免，有了一个新生命，有

了一个真理的标准，你才知道原来这些事情和在我里面的那个圣灵的感动

是格格不入的。原来这里头的事情和神对我的要求是完全不相符的。有了

9 



标准才知道什么是对什么是错。没得救的人，能有标准吗？标准是什么？

自身的那个新生命内助的那个圣灵，那就是标准。有了标准才可能是这样

，不同的标准就不不一样。 

圣经是立约的书，立约你不要觉得是给亚伯拉罕立的约，跟我没啥关

系。给亚当立的约离，我太远了。给挪亚立的约，跟我没关系。西乃之约

不是你说了吗？我又不是犹太人，跟我又没啥关系。我只要抓住各各他之

约就行了。各各他之约，正像刚才所说的，没有旧约，哪来新约？造就是

一步一步的，圣经记载了如何立约。对亚当来说是一步一步，对亚伯拉罕

来说是一步一步，对我们来说也是一步一步。我们的由浅入深和他的由浅

入深都一样，为什么？因为要适合人的跨越的能力。你从地皮上跑到二楼

上，需要有一个楼梯。你知道我说的不是这个现在的比喻的问题了。神怎

么跟人立约？哪个约跟我有关？只有新约吗？一步一步的成就。而且每一

步都不是补救的措施，都是弯曲的直线，都是必不可少的，都是和我们有

着密切相关的。如果在平时说这句话，你还觉得很抽象。今天说这句话，

你就不该觉得抽象。为什么？刚刚读《出埃及出记》。它记载的事儿跟我

有关系没有啊？啥关系都没有，它记载的事儿跟我有啥关系？它说的那个

理，就是我们今天所要走的这条道路。圣经没有一句是对我们说的。别说

《出埃及记》了，《拉太书》跟我们也没啥关系。它说的是加拉太教会。

我又不是加拉太教会。它说的是叫得救的人受割礼，没有人对我说要受割

礼。跟我有啥关系？没有关系。但是作者想到的那个意图，无论是《创世

记》还是,启示录》，都是为我们写的。圣经没有一句是对我们说的，所以

说永远不要剪切粘贴，咔嚓贴到我身上。我常说的，那个十一奉献和那个

割礼和那个不吃猪肉都属于一些。你要今天把那个十一奉献剪过来了，你

就应该把那个不吃猪肉也剪过来。你要把那个割礼也剪过来，你要把那个

守安息也剪过来，都应该贴上。不要选择性的遵行，选择性的突出，选择

性的记忆，选择性的回避。选择性的错误就在于破坏了整体原则。不管你

选哪一部分，你破坏了任何一部分就是破坏了整体。具体来说，今天我们

自身生命的长进不能逾越任何一个圣经显明的过程。那倒不是说让我先对

照一下伊甸之约跟我有啥关系？到底他的精益在我身上实现了没有？然后

亚当之约到底它的精意有没有我今天落实了？然后挪亚之约、亚伯拉罕之

约、摩西之约。摩西之约就简单了，律法的精意。现在我们借着登山宝训

都可以看到了。那挪亚之约呢？那亚当之约呢？还是说一遍，必须连续性

10 



，但不是重走这条路。学科学要注意科学的连续性，但不是让你连续走从

古人直到现在的路。可是你必须接受整个这条路产生的所有的成果，不能

违背其中任何一条。可破不可立。 

第三啊，圣经是约书。圣经是立约的书。但是约和圣经又不是一回

事。还是这句话，对于我们来说，信耶稣得永生已经不成啥问题了，但是

我们仍然要回过头去研究什么叫信？什么不叫信？为什么只有信才能得永

生？什么样的不信措施得不着永生。我们已经得了永生才需要清楚得救。

你没有永生，你怎么清楚啊？得了永生才必须清楚。但不是自然而然的就

能够清楚。当我们说读圣经的时候，我们其实指的就是神的话。当我们说

神借着他的话来指引我们、管理我们的时候，我们指的就是今天手里这本

圣经。一般的情况下不产生矛盾。我们不需要把圣经和神的话加以仔细的

分析对比探讨。但是许多时候真的二者之间会出现一个矛盾。圣经无误，

这是我们讲过的。神的话，有错吗？神的话没错。圣经有错吗？圣经有没

有错误啊？我们手里的这本圣经有错误，你手里的这本圣经有错误，天下

所有的人手里拿着圣经都有错误。但圣经没有错误。要是从哲学上说，这

就是抽象和具体的问题。抽象的东西是不存在的。存在的，永远是具体

的。这就是今天圣经、神的话、约，三者之间的关系。这世界和其上的一

切都要成为过去。唯有神的话，永远长存。这是千真万确的。是不是意味

着这本圣经永远长存呢？当然不可能。你就是加以保护，把它好好的保护

到主来的时候，能带到天上去吧？肯定带不去。你就是好好的保护它，最

后到有一天，凡有形质的都要被烈火所硝化。这本圣经例外吗？也不例

外。统统被烈火所硝化，下一步就不要说了，统统都烧到地狱里去了？那

当然不会。它没灵魂的问题。圣经，圣经书、神的话、约，不是一回事。

当我们说约的时候和记载约的书和立约的书，这二者之间三者之间的问题

是不一样的。当我们说神的话的时候，神的话的抄本译本，记载神的话的

这本书，那是不一样的。事实和事实的转述，不是一码事。神的话和神的

话的存在形态，不是一码事。约，更是这样。约和圣经是实物和载体的关

系问题。记住，我不是说圣经中有神的话，我不是说圣经中有神的约。圣

经就是神所默示的。圣经就是神所说的话。当然不是这本圣经。同样约，

圣经就是神与人立约的书。圣经就是神和人立的约。所以现在这个都是圣

经了。过去那些竖排本儿圣经，看到了新约全书，旧约全书。它是关于约

的完全的书，它就是约书。 

11 



可是毕竟今天圣经和圣经书，神的话和圣经书，这个是不一样的事

情。还是这句话，显明和诠释，那不是一回事。圣经说什么？圣经要说什

么？重要的是要说什么。但是要说什么和说什么，可不是一回事情。你看

到的是说了什么，但是要紧的是要说什么。要搞清楚这一点。那个约是要

说什么。圣经的字句是说了什么，二者不是一回事。一目了然的是说了什

么，真正起作用的是要说什么。很多情况下，我们把说了什么，看得非常

清楚，但是要说什么却不明白。那你就不能够看到圣经的本质，也就是说

约的问题。因此，有人说，读圣经读不出旧恩来就白读了。要用我们今天

这句话说呢，读圣经读不出神和人立约来，那就白读了。其实这是同一个

意思。救恩就是神跟人立约的核心、主线、目的。圣经就是立约的书。因

此今天你看到了没有？圣经，字句。读要读出神跟人立约、立的约，两件

事都要读出来。而后要看到神跟人立约，更要看出神为人预备的救恩。最

后还要从神为人预备的救恩上，看出神的心意。最后你也可以概括一下，

看出神爱世人。有人说了，读圣经要是读不出神的爱来，白读了。读圣经

读不出约来，白读了。读圣经读不出十字架来，白读了。读圣经读不出救

恩来，白读了。你要是明白真理，这些话都对。你要是不明白真理，把这

些话又当做字句，那又给圣经增加了几篇东西了。读圣经读不出十字架来

，白读了。那我整本旧约圣经我也没看出十字架呀。除非他这么想的，从

南到北，从东到西哦，这就是十字架。你看从南到北，从东到西，读出来

了，这不就是十字架吗？圣经的字句带出的是精意。我的这句话也是字句

，听懂了没有？圣经的字句带出精意，不能停止在字句上，要找到精意。

明白了吧？如果明白了，我告诉你这句话还是字句。什么？圣经的字句带

出精意，读圣经的字句要看出精意。这几句话不也是字句吗？当然这不是

圣经的字句，这是我用这里的话说诠释、解释，解释圣经。很多时候我们

想突破字句进入精意。可是我们结果是，突破了一个字句，进入了另一个

字句。 

我在说什么？神学，解经。我说的就是今天的神学家。神学家可以说

了，“这段圣经啊，不是这个意思啊。字句是这个意思啊，精意是那个意

思啊。”就算他说的对的，可是当你读他这句话的时候，你读的是什么？​
还是字句。只不过是你还不如读圣经的字句呢。你还是读的人的字句。人

解释圣经，本身也是字句。这就是说我们今天为什么一直有人说啊，你这

个《信仰要道》你为什么不弄出书来呀？就弄这个讲义啊，就那个录音啊

12 



，就什么东西的。我要弄出书来，那又成了一个字句的东西了。很多人就

会把那个书当做是圣经来读。把讲圣经精意的那个字句，当做了精意。读

圣经，不能读字句，要读精意。我读出精意来了，我把它记下来了。你要

是在读我记下来的这个精意，你还是在读字句。这就是我们今天不能够走

拉比到拉比的道路。而应该走在该撒利亚菲利比，主耶稣给门徒所指的，

不是从属血气的而来。管他是什么，要从神而来。神而来，对你自己来说

，当我说这些字句的时候，我是明白了它的精意。当我说整体原则的时候

，当我说双目原则的时候，当我说三权鼎立的时候，当我说配套原则的时

候，看起来是反复在重复这些字句。其实，我每当说这些字句的时候，我

都是按照我所理解的作者的意图，我进入作者。我为着作者的意图，我进

入作者，明白了他的意图。我明白了他的意图，意图在哪儿啊？在灵里，

在脑子里。我把它说出来就变成字句了，写出来就变成字句了，说出来就

变成言语了。那已经不再是精意了，顶多说是精意的表述。顶多说是精意

的记载。事实和事实的记载不是一回事。不管听的是云里雾里的，还是稍

微有点门儿的，我只希望能够搞清楚一，圣经的核心是神和人立约。读要

读出约来。就当我没说这句话，你把这个意思放在你自己的圣经阅读中

去。读要读出约来。在读约的过程中记住，它是为了赐福而循序渐进的。

它和字面上的东西没有必然联系的。读圣经不能读字句，学神学不能学字

句。跟老师学别学老师使用的字句。圣经借着字句表达作者的意图，人也

是借着字句表达他的意图。第一，他的意图是真的还是假的，有效的还是

无意义的。二，他的意图能被你所了解吧？这是两个问题。有的，他的意

图就是他的老师。那就是说拉比。我竭力表现的，就是让你们知道我老师

所创立的学派多么好，这个本身的意图就毫无价值。第二，他的意图倒是

真的是圣灵的感动，生命之道。问题是我怎样才能把他的意图接受下来，

录些音来回去听听，那已经不是他的意图了。把他的笔记拿来看看，那已

经是字句了。希望我们能够更加清楚，而不是无所适从。单单从这些字面

上看，你是左也不是右也不是。如果你看出来了，左也不是右也不是，那

么我告诉你，剩下的那个是就是叫你抓的。左也不是右也不是。是在哪儿

啊？你能知道左也不是右也不是，那你就接近真理了。等到你找那个是，

这就是你要得的。正像我说了《传道书》，这也虚空，那也虚空。等到你

看了一圈了，这个地上没有不虚空的，你就接近真理了。当然真理最后需

要一个突破。日光之下没有不虚空的。明白了，不虚空是在日光之上。左

也不对右也不对，左也是字句右也是字句，那你就对了。我排除了所有这

13 



些字句，灵与神的相交，明白了作者的意图，掌握了他的规律，形成了一

种思维，建立了一个观念，这就是约在我们身上必须的表现。而不是在我

们的脑子里头，不是拿着一些表白，而不是记住一些知识。回过头去还是

什么都听不懂的话，就记住这三个小条条，为什么立约？如何立约？立出

来的约和这本圣经，你只要自己能多多少少的说出，理解这些就够了。 

 

 

14 


