
第六课 第 10 讲​  

神做的一切事情，就是所有的属性都集中在一起了。我要做这个事，

不但利用我的权，也利用我的智，也利用我的预知。我预知你是愿意信的

，我就怜悯你。我预知你是不信的，我就不连悯你。神所做的任何一件事

情是他全部属性的综合表现。在生命和力量之后的，是智慧的问题。人们

经常把智慧，举到了竭力追求而忽视生命和力量的程度上。当然，智慧你

要看是哪一个层次层面上的智慧。在这里我们说到读圣经使我们得智慧，

就是一个真理的标准，一个分辨是非的能力，一个生活的指南。在不同的

场合之下，智慧它表明的也是不一样的。你要是读《葴言》的话，智慧完

全就是基督的拟人化。智慧它完全就像一个人一样的，就是基督一样的。 

但是今天我们通常所说的智慧，是指的一个真理的标准。标准，看起

来是人身以外的东西。实际上它是和人的生命、生活密切相关的。某种意

义上说，有什么样的标准，你才能够达到什么样的目的。你要是这个标准

不高，你就不可能有一个很高超的成就。刚才一节课一开始说到撒旦的破

坏的时候，最严重的破坏是对标准的破坏。我不是对你的施工现场的破坏

，也不是对你的其他的产品的破坏，而是对那个标准破坏。我举了例子，

就是他把你的图纸给你稍微一条线改了一个一毫米，那就全完了。人生的

追求都是按照标准来追求的。个人有个人的做人标准、努力方向。这里说

的人生指南就是这样。一个标准错了，你的一切努力，还能够有什么好的

结果吗？我常举的例子，今天有许多人不是不努力，可惜的是没得到一个

正确的指引，所以他的努力也都是徒然的。有一些唱歌的人很喜欢唱歌，

但是他以为唱歌就是那个嗓子清脆一点、喊的响一点，那就是唱歌唱的好

了。你再喊你也喊不出一个音乐家的素质来。 

我们今天的努力，两大类。按照生命来分吧，一类是无生命者的努

力。这一点我们应该看得清楚，但是做的常常是糊涂的。我们看那些不信

主的人，他一天到晚追求的东西有什么价值吗？得到了未必有幸福，失去

了更加无奈。这是指的那些无生命的人所做的可怜的东西。但是就这一点

来说，有生命的人往往比他们更可怜。今天我们看到被称为基督徒的人，

有的一天到晚追求的和那个不信的人没什么差别。外头的人忧衣愁食，他

也是在忧衣愁食。外头的人竭尽全力寻求那些必朽坏的东西，他也是在这

里竭尽全力寻求那些转眼就过去的东西。什么原因？生命变了，标准没

1 



变。没有一个真正的真理的标准。你从另一个角度来说，也可以说他不智

慧。《雅各书》里谈到了智慧的问题。《哥林多书》里也谈到了智慧的问

题。这些地方谈智慧和今天世人的智慧毫无共同之处。世人的智慧认为，

会来事、能掐会算、人际关系搞得好、能够发财、能够什么的。《雅各

书》谈到智慧，从上而来的，先是圣洁、和平、温柔、慈爱等等的这个智

慧。而《哥林多书信》里说的呢，在完全的人当中，我们也讲智慧，不是

今世这些灭亡的人，就知道挣钱的智慧、做人的智慧等等的这些理财的智

慧、健康的智慧。真正的智慧既然是清洁的，它就涉及到永恒的。 

今天，有许多人有生命了，但是却没有配套。没有产生生命基础上的

生活的标准，或者叫做观念。其实是从不同的方面来讲同一件事情。明明

他可以有永恒的追求，但是他却不去永恒的追求。这就比那个没有永恒追

求可能性的，追求短暂的更可怜。我们这些人如果只在今生有盼望，那就

比不信的人更可怜。他们是无可奈何，不得不如此。你是可以不这样的，

还去走这条路。可见信并不是说道路的终结，而是道路的开始。而开始就

是要有一个新的标准，建立一个新的理念，开始一个新的生活，收获一个

新的结果。读圣经能使你不但有生命，把你从所有人群当中分出来了，而

且有力量把你从有生命的人又分出来了。有力量当中有智慧、有标准。我

能干活儿，但是你干了什么活儿？你要是干的那个毫无价值的事，可怜你

这一身肌肉，那个聪明的脑瓜了。这样的事情，今天我们不少见。挺好的

，孩子走了一条错路。挺聪明的人不用他的聪明去做点好事，结果就搞那

个歪门邪道的事了。今天的时代是知识膨胀的时代，也是高智商犯罪的时

代。那个高智商干点啥不好啊？最起码有益于己。你要是有一个更好的标

准，有益于人。可惜的是，他随从了一个错误的标准，做了那些一般人都

不会做的事情。怎么办？ 

今天我们手里有本圣经，希望借着圣经不是单单说到生命丰盛的问

题。其实生命的丰盛就带出了生活的标准。直说这本圣经能使你有得救的

智慧。得救的智慧，并不是单单告诉你信耶稣得永生。在这里告诉你得救

的智慧就是完全的救恩。我们所说的完全的救恩不是编出来的、想出来的

，而是圣经告诉我们的。它使你有得救的智慧，是给了你一个标准。你应

该知道有了这个标准，并不等于说就能达到这个标准。剩下来的就是你使

用圣经给你的力量，成就圣经给你的标准，配套。圣经给了你力量，然后

又告诉你这个力量应该往何处去努力。今天简单的说，这个标准就是一个

2 



永恒和短暂的问题。信主的人和不信主的人，得救的人和不得救的人，最

大的区别就是他有永恒的盼望。而没有得救的人，他是所有一切都是短暂

的、灭亡的。只有我们有永恒的盼望。这个永恒的盼望指的是整体的永恒

，而不是单一生命的永恒。也就是说，不是单单得救，而且要借着得胜、

成胜，去得荣、得赏、得福、得赎。这就是我们寻求的标准。基督徒也必

须努力，没有一个人可以借着懒惰而得到神赐的福。 

但是你努力的方向，刚才我说已经分成三类了。两条线儿分成了三

类。第一条线生命。第一种努力是努力在生命线以下的世上的东西。虽然

你认识神了，靠着神给我的怜悯，我去忙世界。靠着教会的弟兄姊妹，我

去多发财。所以今天把那个传销带到这个教会当中来的，现在不是传销

了。什么签名，最近借着好几个。什么网上报名的都到了教会里头来。所

有这些都是他把神给他的生命之上的这个能力，完全用到生命之下的追

求。这是第一种追求。第二种，力量，刚才说的把人分成两部分了。你仍

然是在追求，而且是在追求着生命以上的永恒的。可惜的是你没有用神给

的能力。这就是保罗在《加拉太书》第三章里所说的“无知的加拉太人呢

，你们既靠圣灵入门，还想靠肉体成全吗？”。今天想服侍神的人，有。

不能说没有。但是想靠着肉体来服侍神，不是靠着神给的那个力量。不是

靠着属灵的能力，而是靠着肉体的热心、智慧、聪明、钱财。从某一方面

来说，这种人很好心。从另一方面来说，这种人很可怜。“哎呀，你们教

会呀，我一看啊，人那么好，就在那个小破房子里聚会。来吧，我有点权

，我叫政府给你们批一个房子，给你们盖个大礼拜堂”。多好啊，心好不

好啊？心真好。他用他的权，结果他不知道他把教会带到了火坑里去、泥

坑里去了。就算是他不用这个权。“哎呦，我捐出几万块钱来，咱们租一

个大一点的房子”，那不行吗？这个我不利用权利了吧。这几万块钱是我

自己攒的。你们在这里聚会实在是太狼狈了，或者说我给你装备空调，我

给你装备乐器，我给你装备音响。各地的教会往往都有这样一些好心的

人。他们关注的是教会，却是教会的包装、外表、礼仪。他没有关注到那

个本质上去。这就是我们上一节课所说的。这就是第二种智慧，第二种标

准。这种标准在刚刚信主的人那里出现，一点都不稀奇。他觉得，教会嘛

就是这样一个大家在一块儿高高兴兴的聚会。所以我给大家提供一个好一

点房子，岂不是我的贡献吗？岂不是我的爱心吗？有爱心，有热心，但不

3 



出于神。这就是第二类的标准。刚才所说的吃饼得饱的，那都是第二类的

标准。想自己得，肯定不是最好的。 

第三类的，就是借着生命的能力，实现生命的价值，或者说人生的目

标。人生的目标是什么？从亚伯拉罕的应许之约，我们就应该有一个真正

的目标。往空间上来说，是上面的。往时间上来说，是永恒的。往社会上

来说，是他人的。今天我们当追求的目标，一，是日光之上的。积攒财宝

在那里，我一点儿也不积攒在地上，这是第一个目标。所以有人说，不是

俏皮话。当主来的时候，你发现我的银行里还有几万存款或者几十万存款

，你好好的该后悔。你说这几十万块钱，主来了，还有用吗？你被提了，

它还有用吗？早知道你把这个周济穷人，资助传道，广传福音。那主来的

时候，那些东西岂不就转化为永恒的东西了吗？要追求日光之上的。怎么

追求？实现财产的转化。神在地上给你一无所有。你记住，他要你把心放

在上面。神在地上给你许许多多，无论是钱财也好，智慧也好，能力也好

，人缘也好。你记住给你这些，为的是让你转化为上面的事情。上面的、

永恒的、属灵的，这是我们当有的追求。怎么样才能够以地观天，地上盖

天上收，怎么样呢？那就是我说的第三个，他人的。这个东西自己吃了，

嘴甜一甜，肚子饱一饱，睡一觉，啥都没有了。这个东西让别人吃了。有

一样好东西，我舍不得吃，我给那些穷苦的人，我给那些缺少的人吃了。

我失去的是嘴中之甜，我得到的是心中之甜。我失去的是肚子之饱，我得

到的是良心之饱，心灵之饱足，品格之饱足。这就是一个转换。转换的一

个秘诀，或者说转换的一个口诀，就是使别人得福。其实这一点儿也不稀

奇。耶华神拣选亚伯拉罕的时候，给他的应许之约就清楚的说道“万民因

你得福”。什么时候当别人因我得福的时候，你就记住你可是得了大福

了。什么时候你在天上发了财，你就知道你是发了大财了，这就是标准。

有这个标准，才有可能实现这个标准。有这个标准，尽管你像蜗牛在爬，

你也会走一步，接近这个标准一步。你没有这个标准，你就像兔子在那里

跑，你跑了半天又咋样了？你往哪跑吧。 

所以说得智慧、得真理的标准，这是非常要紧的。真理的标准用于一

，分辨是非。现在我们说到分辨是非，往往觉得是异端、邪说，或者说慎

思明辨。你在台上讲道，我想你这个肯定讲错了。我看看一篇文章，我看

看这个神学家，一定是错了。这些是分辨是非，但是并不是最重要的。人

家错跟你有啥关系？要紧的是，我不是从自私的角度说，我是从实惠的角

4 



度说，真实的角度说，分辨是非，先分辨自己。你这样想是还是非？你这

样做是还是非？你这样追求是还是非？分辨是非，先分辨自己。分辨他人

跟你有什么关系？如果我分辨了他人，提升了自己，那归根结底还是落实

在自己的是与非上面。这就是在三权原则当中我们所说的一句话，人所做

的一切，归根结底，只影响他自己。这就是真正的结果。记住，不是目

标。怎么达到这个结果？只有你全力以赴帮别人的时候，你才能真正影响

自己。一个问题要说全了。帮别人，千万别一天到晚就注重别人。为自己

，千万别一千多万就注目自己。我要按照神的心意去关怀别人、供应别

人、体谅别人，结果我关怀、我供应、我体谅的结果都会落到自己身上，

是落到。如果你只关怀自己，最后你得到的是一场空。越来越空虚，越来

越不满足。如果你跟别人分享，甚至像马其顿教会一样，在极穷之间还有

乐捐的厚恩。自己非常软弱，还在想着别人。极穷之间乐捐厚恩不仅仅是

钱财的问题。自己非常缺乏，还在想着别人。你看保罗的监狱书信，你要

是不看背景的话，好像保罗坐在办公室里，关心你们这些受苦的，体谅你

们这些快乐的、平安的等等的，指点你们这些事情。关心阿尼西姆的事，

关心歌罗西教会异端的事情，关心以弗所教会成长的事情，关心腓利比教

会苦难的事情。你要是不知道背景的话，你肯定想保罗坐在办公室里，想

到以弗所写封信，想到歌罗西喝杯水写封信，想到腓利比喝口酒写封信。

他是在监狱，至少他是在失去自由的地方。你把他叫监狱也可以。虽然那

是自己租的房子，但却是失去自由的场所。一个警察盯在旁边管着你。当

然，当时是一个士兵，罗马的士兵。这就是，自己不足还要给别人。自己

没有自由，关心别人的自由。自己受监禁，希望别人得释放。这就是保罗

所说的那个原则，自己不足，极穷之间，乐捐厚恩，关心别人。这是真正

的奉献，这是真正的均平，这是真正的爱心。 

今天哪怕在教会里说这句话，好听一点的，认为你讲的都对，但是没

人照着做。“谁也做不到，啥时代啦？”。不好听一点的，“哪有你这么

说的？太极端了吧”。每当遇到这个时候，你永远记住，神说出来的话，

从来不会改变。他照着这个标准验收，不管全世界的人是怎么看的。就像

《罗马书》当中谈到犹太人一样，“这样说来犹太人有什么长处呢？”。

拣选犹太人不是白拣选了吗？都是因信称义，不白拣选。首先圣经就是借

着犹太人下来的。那犹太人也不看圣经。你不看就废了圣经了？今天神说

的要求的这样做人的标准就是这个标准，你活着就是为了让别人活得更

5 



好。你拥有，就是让别人享受因着你拥有而得的福分。我还是说，在今天

教会的范围当中，很少有人认同这种解释。他们觉得这是你的神学，不是

主流的神学。即便认同这个解释当中，更少的人愿意照着这个解释去做。

说的是对，但是有谁能做到。冠冕是好，但是有谁可以配去得？神预备的

冠冕，是给每一个人的。不得是你的事，不预备是我的事。我给全世界人

预备了救恩，不也是很少有人去得吗？那怎么着？你能说我不爱全世界的

人吗？今天一些名人就是这样，强调神只爱基督徒。那都是响当当的那些

神学家说的，“神只爱基督徒”。圣经上告诉我们的神，我们所认识的神

，拯救我们的神，我们呼叫“阿爸父”的这位神，不是这样的。一位不是

只爱自己的孩子的主。耶稣说，你们若只爱那爱你们的人，跟外邦人有什

么区别？跟法利赛人有什么区别？已经说的非常清楚了。居然神学家会说

了“神就爱基督徒”。今天我们必须明白神的心意。我经常强调的，一个

是关于信的认知。这是很重要的。不要自己欺骗自己，把礼仪代替信。一

旦信了之后，我经常强调的就是对奉献的认知。奉献就是完全摆上。奉献

就是一无所有。奉献就是完全照着神的心意去做。而不是把自己多余的、

用不着的、能拿出来的，给你一点儿。在人看来，这已经是大善人了。他

不是神的仆人。神的仆人，并没有一定说把你碗里的饭给别人吃。但是神

的仆人，你一定要知道，神叫你拿出什么东西去，就拿出什么东西去。这

里面没有你个人的选择。如果你自己要选择的话，你把最好的给别人。为

什么？因为你给别人就是给神。至少在《马太福音》第二十五章最后说到

的“你为了基督的缘故”，记住前提，“只把一杯凉水给这小子一个喝”

，这小子可未必就是信耶稣的小子。但是前提是你为了主。什么叫为了

主？为了彰显主的容美，为了显明基督的爱，为了让你们知道基督徒是一

个什么样的形象。我在众人不关心的这个小子身上，表现出了我的爱心。

不需要很多钱财，只需要雪中送炭的一杯凉水。我相信你绝对不会以为一

杯凉水就换来赏赐啊？那一杯凉水是众人都抛弃他的时候，你给他一杯凉

水。那是他最需要一杯凉水的时候，你给他一杯凉水。能够一杯水救他命

的时候，你给他一杯水。而不是说啥事没有。“哎，为了得赏赐，来你把

这杯凉水喝了，你看我就得赏赐了”。圣经上很多东西，再说一句不怕你

误解的话，千万别当真。当然你又要当真。你做的事，必须是为这主的缘

故。为的主的缘故，你能吃能吃肉让人家喝汤吗？为着主的缘故，你穿的

漂漂亮亮的，你把破破烂烂的东西给别人，你说“为着主的缘故，我给你

了”。这种人不认识神，他只是行善积德，如此而已。 

6 



我们的观念，进门的时候对于信的观念，进门之后对于奉献的观念，

实在是非常重要。这就是一个做人的标准的问题。做人。教会都是自己一

家人。所有的东西没有一样是属于自己的。神叫你给什么，你就给什么。

那么神怎么叫你呢？爱的原则。不是声音的标准，“来，把这个东西给

他”，而是爱的标准。爱人如己，不需要多说了吧。什么叫爱人如己？我

怎么爱自己，我就怎么爱别人。我喜欢吃这个东西，我就把这个东西给

他。至少是分给他。“来，这个蛋糕。我特喜欢吃咱俩一人一半啊”，这

是最起码的。爱人如己。我喜欢穿这个漂亮的衣服，“来，也给你一

件”。实在不行的话，“我让你穿，我还有其他的很多类似的了。你可怜

的很，一件都没有”。今天说这些事情我告诉你，第一，在教会中有人就

觉得这是天方夜谭。他认为圣经不会提出这样的要求，那人还是人吗？第

二，他认为这是凤毛麟角。大概除了保罗和你谁都做不到这一点。实际上

就是挖苦一下就是了。除了你没人能做到。神可不管你有几个人做到。到

时候他接纳的就是这样的人。保罗从来没认为只有我能做到合神要求的。

“从今以后有公义的冠冕为我存留，不但为我，为每一个爱慕基督显现

的”。这就是神向我们说的标准，这就是圣经给我们的标准。你能从圣经

中得到什么？讲道的材料，那是毫无价值。做人的标准，自己行事的标

准。如果说分辨是非，最主要的就分辨我究竟是还是非。看见别人饿了，

我吃馒头给他个窝头。希望你读读圣经，你认为这样做对不对？那我好赖

给他个窝头了，我好赖把剩饭给了他了。毕竟我这个是我挣钱，我上班挣

来的，你又没上班，又没挣钱，你就一伸手，我给你白给还不好吗？借着

神的话，你先分辨一下这个对还是不对？分辨是非，先分辨自己的是非。

生命生活指南，先给自己指出一个，我今天信了耶稣，我的方向有没有改

变？如果方向没改变，你那个信耶稣不白信了吗？我读了圣经，明白了圣

经，我的人生方向有什么改变？尤其是在今天，我们这些认真读圣经，看

重神的话的人，希望能够知道读经的意义。修正人生指南，建立新的标准

，确立不同的是非观念。你说是价值观也好，你说是是非观也好，你说是

荣辱观也好，怎么样建立啊？只有神的话才能建立一个最最正确的人生

观、价值观、是非观。人的一生，取决于他的人生观。人生观取决于圣经

在他里头起的作用。从人的这边来说，除了圣经没有一个真实的标准。​
从这边来说，圣经给了你目的就是确定人生的方向。所以我们一进校门就

告诉大家，我们的主课是圣经，我们的目标是品格。 

7 



说到品格，有的人不以为然，两个。第一，他认为既然你们是为了操

练品格，肯定你们是没懂神学。你们不懂得神学的东西，只能说像乡巴佬

一样大，操练品格。乡巴佬也好，大富翁也好，品格没有第二个标准。这

一点还真得搞搞清楚。就好像生命没有不同的价值一样，赎罪银。生命没

有不同的价值。我再延伸一下品格没有不同的标准。无论你是上智还是下

虞，无论你是白领还是穷人，在神那里既然人都是一样的，品格的标准都

是一样的。就冲刚才这句话，你们都不懂神学，没有知识，只能操练品

格。我先不说你的前半句话对不对，如果真的是你得了知识，我得了品格

，那我比你上算多了。我的路对了，大家信耶稣大家读圣经，你读圣经得

了知识，得了博士，我读圣经得了一个圣洁的品格，像爱的观念。第一，

你要分清楚，我对了你错了。第二，前提。难道今天注重品格的都是不懂

真理不懂知识的吗？圣经是要你有一个新的品格，怎么可能没有真理去改

变你的品格呢？你要是承认品格是知识努力的一个方向和目标，那你就该

知道，我看到品格的改变，我就知道他一定有最最美好的知识进入了他的

生命。倒过来，你这个知识好还是不好、高还是低，就看你的品格有没有

得到改变，两个观念都是违背今天主流派的。重视品格，绝不是轻视知

识。品格如果是借着知识而改变的，那么最佳的品格难道不需要最佳的知

识来改变吗？你不可能说对圣经的理解乱七八糟，但是我非常爱主，我非

常有能力，我非常圣洁，我被主非常喜悦，可能吗？ 

其实说这些话的人本身就陷入了一个观念上的错误。我常常说了，真

得跟着加马列好好的捋捋这个思路。品格从何而来？如果说吃饭是为了健

康，那么你看到我身体这么健康，你就不用怀疑我吃的东西多有营养了。

如果我们以品格向神交账，那必须是对圣经有本质上的理解。我们的目的

不是学知识，但是我们绝不拒绝知识。我们要用最最好的知识，来实现知

识的目标、品格的操练。最后所有这些加在一块儿，一言以蔽之，完全。

有了生命，还要有力量，有了力量还要有智慧。你看这几乎就可以使我们

想到老彼得笔下的信徒八德，对了。所以最后我就不一个一个的来说啦，

有了信心还要加德行，有德行还要加知识，然后还要节制、忍耐、虔敬，

爱众人，爱。我就不说了，有了两个点，你还不会自己拉出延长线吗？这

个延长线是什么？完全。所以你们当完全像你们的天父一样。圣经如果给

了你一个方向，这个方向就是完全。圣经如果给了你一个标准，这个标准

就是天父的完全。说到这里，你就不能不想。如果没有圣经给我的力量，

8 



我怎么可能像天父那样完全。然而每当听到这些事的时候，希望你那个配

套原则，形成一个观念。“哎呀，你给我的目标这么高啊”。你有福了，

为什么？我给你的目标是你能达到的，要达到的。“你必须像我的父一样

完全”，懂吗？懂你也做不到，何况你还未必懂。但是你得了神的力量，

你就能够做到。能做到，最后就是看你是不是去做了。神是配套的神，完

全的神借着圣经。 

所以我这里用了一个词，叫做圣经有一个系列的作用、配套的作用。​
这个系列就包含着一个完整的意思。一系列，所有的环节，从生命到标准

，从要求到条件，从能力到榜样，都在圣经中给你预备了。圣经的目的是

使你完全，你一定能够靠着圣经得到完全。如果你拿着圣经没得到完全，

那就是捧着金饭碗还在那里要饭。系列的作用。不要轻看圣经，像今天那

些轻看圣经的人。不要捧着金饭碗要饭，拿着牛刀去杀鸡。圣经给我们的

远远超过我们所能想象的。可是今天很多人他不读圣经，看不起圣经，这

已经是非常非常可怜的了。有的人拿着圣经，却不想着把圣经给你的那一

位，为什么要把圣经给你？把圣经给你的那一位，为什么要把圣经给你？

我要是给你一把金钥匙，绝对不是说“称称看，这个金钥匙有几两重啊？

能卖多少钱啊？”。不会有这样想的。给我一把金钥匙，我一称二两，哇

卖好几千块钱呢。金钥匙的金是显明它的高贵。它的高贵是它能打开一扇

门。打开一辆车门，车就是你的了。打开一个别墅的门，这个别墅就是你

的了。当然还可以打开保险箱的门，保险箱里的东西，那都是你的了。圣

经，我举例子，金钥匙。用金做就显明它能打开的那扇门可非同小可。而

不是显明这个钥匙自身能换你二十把铜钥匙。拿着圣经，希望注意圣经的

系列作用，使你成为完全。最后不要陷入迷惑。这个时代是一个迷惑重生

的时代。你要成为完全，从另一面来说就要拒绝迷惑。不管你有多大的成

绩，你在任何一个方面上当受骗，至少说明你不完全。读经就要碰到解经

的问题。 

这也是今天神学很重视的问题。要读经当然要解经。要解经当然要有

解经法。要有解经法，却不一定是跟你学的那个解经法。三步，要读经就

要解经。这是众所周知的。你的话语只有解开，才能发出它的亮光。要解

经就要有方法。这也是大家都可以接受的。要有方法，你就得读神学，那

就是混淆概念的问题了。“不读神学，你怎么有解经法？你得读释经学呀

，你得读解经的理论呢！”。为了解经必须有正确的方法，正确的方法不

9 



是必须从神学里去学。某种意义上说，每一个读圣经的基督徒都在解经。

问题是这个解经是正确的还是错误的，是出于人的还是出于神的，是好的

还是糟蹋材料的？用这样一个比喻，圣经就好像我给你一棵大树。我给你

这么一棵树的目的是什么？让你使用这个好材料，打家具盖房子啊。你要

是想用它来打家具，你就要好好的把它给弄开，有计划破板，做房子等等

这些事情。你说好东西，圣经是好东西，可是叫很多解经的解出来，一钱

不值。成了一套毫无用处的神学理论，糊弄人都糊弄不了的神学理论。从

那次之后我就知道了。好东西得会用才行。最好的东西还有比这个再好的

吗？第一种愚蠢的，不用。第二种愚蠢的，用世俗的观念去用。在这里头

找知识找学问。第三种，抄上面的一些结论、一些字句一些礼仪、一些典

章。神给你，真正的给你的，是要借着它的精意。要想得到生命、力量、

智慧、完全，就必须正确的解经。而正确的解经不是从神学来的。神学应

该有正确的解经，去指使神学的观念。而不是倒过来。圣经要服从神学。

那个木头顺从那个锯子的宽度，那就糟糕了。 

今天其实每个读圣经的人都在解经。虽然有人很看不起，你根本没有

读过原文，没有读过神学解经的原则，是的。读了那些东西能有帮助，但

那些东西本身并不是解经的必须的东西。等距原则。神既然让你读经，就

能让你明白圣经。明白圣经不是要明白得跟别人一样，而是明白得够你用

的。如果圣经就是为你得生命、得力量、得智慧、得完全，你不管我们从

圣经中拿出多少东西来，使我们能够得生命、得力量、得智慧、得完全，

那不就够了吗？你说你只拿出了圣经的百分之一，我说不少了。这百分之

一我好好的用在生命上、力量上、智慧上就很好了。你倒是拿出了圣经的

百分之十，但是你就摆摊去卖去了，你自己丝毫没有享受，有什么用吗？​
再说这个百分之一和百分之十，可不是知识上的多和少的问题，而是价值

上的问题。今天正确的解释圣经，三个要素，认识神，借着生命才能得生

命的供应。你是人才能领受给人的粮食。你是狗可以领狗食，你是鸟可以

领鸟食。你是需要圣经供应的生命，才能够得到圣经给生命的供应。怎么

才能得到呢？你的生命如果从生而来，他和神有亲密的相交。第一，我们

信的这位神就是圣经的作者。还有比这个更重要更可靠的吗？第二，神把

圣经给你，他就把读圣经的条件、明白圣经的条件也给了你了。这个条件

就是神给你的自然状况、诸般恩赐、各种机会，这些都是神给你的。那个

自然状况，神使你脑瓜到底是聪明啊还是迟钝呢？神使你接受的教育到底

10 



是高等的还是初级的？神给你的恩赐到底是能够分解的，还是只能应用的

等等的。充分使用神所给的，才能得到神所得的。神所给的有一点儿没用

上去，没正用上去，你也不可能得到神所得的。神把圣经给你，给了你解

释圣经的各种条件，你能够用这些明白圣经。两个偏向，第一，不要在神

给的之外去强求。第二，不要不使用神所给的东西。有而不用，这是第一

个错误。没有还想要，这是第二个错误。每一个问题都可以从这个角度。

强求什么？中国字还认识的不地道了，去学外国字。“认识圣经得学希腊

文呐”，你中文的语法都搞不懂还希腊文的语法。 

第二个，神给你的条件，你是不是都用上了？我脑袋瓜很笨的啊，没

关系。你旁边不是有可以随时随地问的，比你脑瓜脑瓜聪明的吗？你不说

什么神要给我的，神给了你一个脑瓜，这是神给的。神给了你个老师，是

不是神给的？好多时候我们的狭隘，觉得神给我的就是长在我身上的。其

实是我能够得到的，也是神给的。不求神没给的，不去丢掉神已经给的。

就像今天许多人，神使他的工作得到了有钱人的支持，他借着钱财把这个

事办成了。有人说了“你是靠着钱办成的，不属灵”，未必。如果这是神

给的，你为什么不用呢？神不但可以借着钱财帮你办事，神还可以借着政

权帮你办事呢。看当年尼希米回去修城墙的时候，那是王给他的派头，钦

差大臣。他一点都没拒绝。王说“我给你权，我任命你当省长，我给你这

个排场”，“好的，我要”。我为什么不要？不是我求来的，神给你什么

，那就说明你需要什么。神不会把你不需要的给你。当然这里有一句话，

神给你这是干什么的，你得搞清楚了。你别用到不该用的地方。神给的你

就要用。你说我脑瓜笨，你旁边有个脑瓜聪明的。你为什么不跟他商量商

量，他乐意帮助你。但是你出于自尊心、虚荣心，我就是不问他，我就是

自己抠齿，那你去抠齿去吧。你抠齿一年赶不上人家一句话。可是这句话

是神已经给你预备的。不要拒绝神给的。你不要评论神“啊，你给我这个

东西太不属灵了吧”。这就像彼得那句名言“主啊，不可”。神给你的东

西，还有什么属灵不属灵的？而不是你去求的。 

所以正确的解释圣经是非常重要的，但是解释圣经的方法就好像解释

圣经的人一样多。今天有几个人在那里解释圣经就有几种方法，有一亿人

在那里读经，就有一亿种解经的方法。正确的能使我得到，错误的我想去

推广。今天只有你得到了，然后神才会按照你得到的，让你去跟别人分

享。从来不是说我这个东西是为了卖，而不是为了自己吃。这就是许多卖

11 



药的，自己浑身是病。卖粮食的，自己面黄肌瘦。给别人讲圣经，实际上

自己对圣经一无所知，甚至于基本的分辨都没有。我说这些，希望大家知

道，一，释经是非常重要的。不能正确的解释圣经，你圣经读了之后，对

你不会有什么帮助。今天我们看到很多曲解的、谬解的，跟着拉比是盲目

的解的，你就知道正确的解经是何等重要。但是必须紧接着说这句话，正

确的解经不是跟别人学的。即便得到了别人的帮助，正确的解经也是使用

了神所给我的条件，达到神所要我达到的目的。老师应该不应该跟他学？

应该。但是记住那是神给我的条件，是老师为我服务。而不是说我跟着老

师走。老师为我服务，神给了我一个智慧，也许不够用。神就借着老师来

弥补我智慧上的不够，一切都是为了我。为了得到神，借着这本圣经给我

的东西。而不是说我成为你的学生，我就跟着你走。所以圣经上提出一句

，很多人误解的话，不要很多人做师傅。你不要做很多人的师傅，你们只

有一位老师，就是圣灵。有的时候听起这种话来似乎和现实的状况很矛

盾。我已经举了很多例子了。圣经中任何一句话，你拿过来都不一定能够

行得通的。但是说这句话的那个意图，一定是跟你有直接的关系。每个人

都在释经，借着神给我的所有的条件。包括自身的，包括神给我预备的旁

边帮助的。综合起来，达到神要借着圣经给我的那些目的。 

通常来说，释经有三个要素。第一，要想明白圣经，你先得看看圣经

说了啥。今天一个很大的毛病，就是还没仔细看清楚，就在那里找亮光。

还没仔细看准确，就在那里谈感想。感了半天，人家说对不起，我根本没

说这句话。首先要重视圣经的语言，我把重音放在“圣经的语言”，意思

就是说，不是让你重视别人的解释。你一定要先知道圣经说了什么？神说

了什么？尽管这个译本儿、这个抄本儿并不一定是绝对正确。但是在你不

知道哪句是错的时候，你还是要重视他的语言。除非你有充分的，以整体

否定个体的根据，那你就可以不要在这个语言上下功夫了。对我们手里这

本和合本圣经来说，我们最常举的例子就是可能被大家重复最多的主祷文

，“不叫我们遇见试探”。那显然，从原文看那是翻译的错误，你就是不

看原文、不看译本，你也知道圣经并不是告诉你，不要遇见试探，而是希

望你能够胜过试态，不要进入试态，不要迷惑于试探。也许当时和合本的

翻译者，他想的就是别让我摊上这个事儿。别让我摊上这个事儿，不是说

不遇见这个事儿，而是别遇见这个事儿的恶劣的后果。可别让我攀上台风

啊，那并不是说别有台风，也不是说台风最好越过我的房子。我说千万别

12 



摊上这个台风了，摊上怎么了？你看上房揭瓦那不糟糕了吗？其实我是怕

台风一来房盖掀掉了。台风一来遭遇灾害了。我不是说别让我摊上台风，

是说别让我摊上台风带来的灾祸。你也可以说的“主啊，别让我摊上这个

台风好不好？”。如果主说了“你放心吧，台风过你这里，你一根毛也不

会受损”，那不是很好吗？所以一般说来对和合本翻译，诟病最大的就是

“不叫我遇见试探”。耶稣早就说了，你们遇见的试探不会过于沉重的，

这不矛盾了吗？所以现在新的译本都不是这样译的了。或者说不要进入。

其实当时翻译的，他不会出现这样明显的错误，只是当时的语句“别让我

遇见试探产生的那个后果“。我刚才说的是，除非这些字句有着明确的和

整体信息抵触，和其他的明讯抵触。那么你就不要在字句上做文章啦。 

除此之外，你一定要认认真真的读那个字句，这是第一。为什么？神

借着这个字句来表达它的意思，你岂能越过这个字句就得到这个意思了

呢？我是坐着这一辆火车到你这里来的，你岂能在其他火车上找到我呢？​
字句就是火车，你要是接的是火车上的客人，说起来“哎，咱们接那个G十

五这辆车去啊”。说的接哪一辆哪个航班啊，哪个车次啊，都这样说。不

会有人挑毛病吧，你接那辆车干啥？那辆车跟你啥关系啊？我接的是这个

车上我要接的那一个人。我对这辆车不感兴趣，我对车上的司机、乘务员

不感兴趣，我对车上的其他人不感兴趣，我对车上这个人感兴趣。没有一

个人说我们去接哪一个航班那位弟兄好不好啊？他没有人这样说，咱们就

简单的说了“哎，你去接那个航班，你去接这个车次去”。许多时候我们

要重视语句。第二点，要重视语句当中带出来的真理。不能越过那个字

句。也就是说你都没看清楚它说的是啥，你就在那里枉发议论。我最常举

的例子就是，“不能都进天国，都不能进天国”。有的人说话真的是不太

利索。他就觉得这差不多。其实呢差远了。很多人你在讲这些事情的时候

，他就会说了“因为有知识的人他太嘎瘩了”，甚至有人说了“神不喜欢

你这种，就看着我们这个敬虔的心”。敬虔你也不能把神说的“不能都进

天国，都不能进天国”。有的比这个还要模糊呢。 

所以我们要重视，神用什么方法给我们，我们就应该用什么方法来得

到。信仰的第一步就是正确的回应。就是以自己的自由意志选择放弃自己

的自由意志。然而你却要在明确了字句之后，找出它的真理。到底是我要

“求”还是我“要求”这一类的问题。其实你换一种语言，换一种翻译的

方法呢，那就能够看的比较清楚了。这就是说我们可以不看解经的书。你

13 



不看解经的书，不会有什么太大的亏损。但是你最好多几种译本，或者说

多几种语言去看，那是一定有帮助的。解经是出于人的头脑、他的理解。

而翻译是人们竭力的寻求作者的意图。当然能力不一样。好多事情你单单

在字句上看的话，有的时候是会很危险的。要重视字句，要重视字句当中

的真理。他说这句话究竟什么意思？说起傻小子看大门呢，绝对是个笑

话。但是今天在解经当中，像这样的笑话真是不是一处两处。很多人他字

句看的很清楚，但是却不明白意思。我要“求”和我“要求”，那表达了

完全不同的感情，完全不同的身份地位。所以当我看到这个意思的时候，

后头加上了一句，从整体明白局部，而不是从原文查考中文，插考原文明

白中文。要从整体来看，它这句话的意思究竟是我要“求”，还是我“要

求”。那就是一个整体的问题。整体，主耶稣当时他的状况。整体，主耶

稣给自己定位。谦卑成为人的样式，顺服死在十字架上。 

第三，不能回避的一个灵意。今天因为许多灵意解经解的是一塌糊

涂。我们接触的国外有些传道人，因为他们碰到的这个灵意解禁已经是太

多的了。所以有的传道人过去我们没见面，到这来的时候，他知道我们都

要彼此了解一些信仰。你是什么宗派的？那你们关于圣经怎么样？有几次

国外来自传道人自我介绍“我是什么会的，我是在哪个学读神学的”。特

意说了，我们不搞灵意解经。我就知道了。今天打着灵意解经旗号的往往

是乱解，根本不是灵意解经，乱扯。他打着灵意解经的旗号，因为他说的

那个过不了文字这一关，他只能说圣灵感动我的。所以当国外一个传道人

告诉我，我们不搞灵意解经，我理解他的意思。但是你千万不要以为灵意

解经就是个贬义词。灵意解经一般就是相对于字意解经，相对这个来说。

你读《启示录》，你不用灵意解经，你怎么解？我听见四活物当中有一个

叫了一声“你来，就看一个骑白马的出来了”。请问你不搞灵意解经你怎

么解释这个东西？红马来了，灰马来了，黑马来了，那就是灵意。他有灵

意表现，你就是灵意解经。他坐火车来，你到火车站，他坐飞机来，你到

飞机场。有的人一天到晚说，我被圣灵充满。你可以否定他，你别否定圣

灵充满。更多的人说话，就是圣灵感动我要这样说。圣灵感动我那样说，

你可以否定他，但你别否定圣灵感动。 

我们否定的是打着灵意解经的旗号，行扯经之时。乱扯一起，胡扯一

起。没文化，没知识，一律都拿一个圣灵来遮丑。很多人打着是灵意解经

，实际上是遮丑。遮盖你那个不懂知识，没有文化啊，字都不认识，更谈

14 



不上整体信息的问题。这里头的界限很难掌握。刚才我说了，我们每个人

都在解经，而且一定要一个正确的解经的方法。但是正确的解经方法不一

定跟着神学去学。不一定跟着，并不是说绝对不能跟着。神给你的是一个

接受神学教育的机会，那有什么不可以？但是记住，神给你的，他可不是

神。刚才我已经说到这点，神让一个君王帮助你。但是记住是他帮你，而

不是你听他。神给你一个老师，那是他帮助你，成就神在你身上要成就的

心意。而不是说，你从此以后就属于这个老师的了，跟着这个老师走了。

可以有各种系统的现成的释经法。但是更多的人是不需要、不可能借着现

代的那些现成的释经法来解释圣经。那就根据他的圣经知识，他的教会现

状，他的生命，他和神之间的关系，他的文化水平，他的分析能力能够正

确的分析。有的时候也有圣灵的感动，有的时候也需要查字典，有的时候

也需要找一些背景资料。有的时候也可以看一些解经的书。只要是神给我

的，我都可以要。神没给我的，我不必强求。每当出现这种情况的时候，

就很难分辨你到底是随心所欲的解经呢，还是圣灵感动你的解经呢？刚才

我说了灵意不错，但不是说你说灵意就灵意。我说我自己读经有这个亮光

，有这个感动。到底是不是？那就要借着整体信息。这个整体，一，是圣

经的整体。二，是教会的整体。任何一件事都不是很孤单的。刚才我说了

，你不能因着有人用灵意解经解得乱七八糟，你就否定灵意解经。也不能

说有人没读过你的神学，结果讲了一些错误，你就说了“凡是没读过神学

的，都不能够讲道，不能够解经，不能懂圣经”。同样，有的人没读你的

神学，对圣经的了解比你还要正确、还要深刻。你也不要说了“你读神学

越读越傻”。等距原则。神借着神学方法，原文方法把你带到圣经真理。

你不要拒绝，你好好的学原文去。神借着我自己的生命的经历，把他的要

显明的真理向我显明，你也不要去寻求神没有给你的那些东西。等距原

则。释经是必须的，释经的方法是多样的。多样，也有客观标准的。而不

能说了“你们都那样解释，我是这样解释”。有主观性神给你的，这是主

观性。还有客观性，你是教会中的一员。圣经还在这里，还要接受一个客

观性的检验。今天你的释经在这里要接受整本圣经的检验。也就是说，你

的释经的理念是只能用来解释这一个问题呢，还是所有的问题都能解释

呢？这是一个系统性的解释。 

第二，你的释经能不能在现实生活中解决别人所出现的这个问题。这

就是有主观性，从神领受。有客观性，接受圣经的检验，接受教会的检

15 



验。你的释经只有你能明白，整个教会不能接受，也不能得帮助，你就要

小心了。那究竟是不是释经还只是一个感动而已？是神给你的一个方法，

还是神给你的结论？神如果给你的结论，你就不要把它当做方法。神给你

的是方法，你就不要把它当做结论。我给你这十条鱼，你就不要说了“这

条鱼是我怎么得来的。我告诉你到了那个地方，一伸手鱼就来了。你看这

就是得鱼的方法”。那不是方法。人家给你一条鱼，出于什么原因呢是另

外的。你别说“你们得鱼是钓啊，是网啊，我得鱼就是伸手”。那不是释

经法。你得了鱼了。如果你教了一个方法，撒网。这是个方法。但是你不

要说了“撒网一定能得这个鱼那个鱼”。你教的是方法，你就别追究那个

打上来的东西。方法正确说不定能捞上鱼来，说不定能捞上虾来，说不定

捞上水草来，说不定捞上一个炸弹来。说你这个方法是对的，但是究竟你

用这个方法得到什么东西，那还是另一回事。没有一个孤立的东西。 

今天对中国的家庭教会来说，非常重要的就是释经。神给每一个人

的。既不要和那个西方的东西对立，但是在结果上我们要接受是非的检

验。无论你那个释经释得多么好，最后你说出来了，不管你信不信的话，

神拣选你就得救，那就说明它不是试释经，它是扭曲了，它是曲解了。这

就是接受圣经的检验，你有你的主观性，它有它的客观性，或者接受教会

的检验。今天教会如果都照着你那个方法去做，会是一个什么样？或者说

你开一个实验田，都照着你那个东西来教，或者说你教出来那批人，你看

看他在教会上到底是什么样子？这些都是组成整体的一个部分。没有一个

部分可以成为整体、代替整体。没有一个整体，可以忽视任何一个部分。 

 

 

 

16 


