
第六课 第 11 讲​  

读一些帮助理解圣经的，和延伸的，深刻理解、圣经应用的。读圣经

的过程中，按照昨天所说的最重要的就是正确的解经。正确的解经和释经

法不完全是一回事。以前我曾经说到过，圣经和释经，不管这个关系怎么

密切，用以前常打的比喻来说，那就像鸡蛋和温度一样。同样，圣经和释

经也不是一个等次。为什么？圣经是神所默示的。而释经，你再好的释经

，它也不是神所默示的。释经的东西是与日俱进。十年以前的释经的东西

拿到现在来。在今天这个时代当中，没人读你这个东西了，天天有新的玩

意儿。圣经呢？千古不变，永远也不会改变。它不是一个等次的东西。说

的再好再好，也就是一个人和衣服的关系。人家说了，人长得好看，还要

会打扮。马好，还得配个好鞍子。对，你说的都对。人是需要打扮的，但

是人永远不能和衣服相提并论。圣经永远不能和释经列为一谈。同样在这

里，其实我们第三个问题就是正确的解释圣经，就是一个释经的问题。我

们昨天强调了两点，释经第一要看圣经。第二，要看懂圣经。似乎是有点

矛盾。看懂了还要解释吗？得解释才能看懂啊。我说的是看懂，明白基本

的真理。圣经本身具有让人看懂的这个特点在那里头。圣经做出来，从来

就没打算“要是别人不帮助我解释，我这个圣经就白费了”，从来没有

过。我这个东西拿出去，有着它自己的意图。而这个意图是靠我和我赋予

这个东西的特点来达到的。从来不把我的目的放在别人帮忙的基础上，环

境照顾的基础上。没有人帮忙呢，我就白干啦？没有环境呢，我就白干

了？要是那样的话，那是脆弱不堪，毫无价值。 

圣经就算是神的一个作品，要借着它来使人明白真道。神的作品往大

处想一想，还需要人的帮助吗？没有人的帮助神就做不了事了吗？至今就

是这个。所以我昨天说到两点，第一，要读经和释经毫无关系的。你读就

是了。许多人在信仰造就的过程中，总是探讨一个问题，我怎么样才能长

进，怎么样才能长进的更快？我就告诉他，没有第二句话，读经，多读经

，熟读经。几乎十个人有十个都会这样说，读经我读了很多，读不懂。读

不懂也读。刚开始拿起圣经来，目的不是懂，而是读。听起来好像是那不

像小和尚念经一样的吗？有口无心。和尚念经，有口无心，那不叫读。我

们读经，无口但要有心，那叫读。当我用上心了，至于你懂多少。其实人

们说“我不懂”。不会不懂的，你肯定懂的，只不过是懂得不像你想象的

那样多，不像你要求的那样深，不像你看到别人那样广泛。你想的本身就

1 



不对。你以为拿起圣经一看就成专家了？一看就看透了？人看人都不能说

一眼就把你看透。有经验的人看一个很肤浅的人也不敢说，我一眼就把你

看透了。如果人看人都不是一眼看透，你看神的作品，你怎么能想象我一

下就懂了？一下明白了？释经的前提是读经。第一，读经。读经的本身，

用我们课堂用语来说，那是两个百分之百的问题。圣经是活的，它会迎合

你的需要。我使用这个东西，它不会迎合我的需要。我用对了，它就给我

干活，我用错了，它就罢工。我使用一个人，人是活的，他会迎合我。如

果他决心要讨我的喜欢的话，他会注意你打算干什么。我明白了心意，哪

怕你没点到的，我会主动给你做到。他要诚心给你捣乱的，你说啥我就照

着做啥，明明知道你说错了，我也照着去做。你还不能说我是什么。他都

会迎合你的需要。主动的向你靠拢。神的话是活的，你很难想象，他会主

动的亲近你的。有时候你自己读的时候没想到的，你读第二遍的时候，好

像他主动的投入了你的怀抱，主动的向你说出你想明白的话了。读经就是

这样。两个百分之百。当你尽上自己的百分之百的时候，每当说到这里，

我加一个括号，百分之九十九点九还不会看到任何果效。唯有最后一根稻

草上去，咵啦嚓，骆驼就压死了。这是通常说的，压断骆驼背的最后一根

稻草。这最后一根稻草是什么？就是最后的百分之零点一。你把所有该尽

的本分，该读就读，该想就想，该查字典就查字典，该问别人就问别人。

当你自己所能尽到的所有的努力都尽上之后，神的百分之百就来了。神的

百分之百，不是从零开始一个一个加上去的。神的百分之百是一下子一步

到位，一步完成，一步成就。起出神创造天地，一步到位，一次完成。你

用不着想“起初神创造是不是也花六天的时间？或者是十天的时间？”，

没有必要考虑。第一，圣经没说，你绝对不会知道。但是圣经的表述很清

楚，起出神的创造和六天的再造，那是完全两个过程。起初神创造，用圣

经说话，他说有就有，命立就立。所以我给他解释就是一步到位，一次完

成，一次完善。神造的不但是再造的，每天都说神看着是好的。原造的肯

定也是好的，不需要圣经说。凭着我们对神的认识，他不可能造出不好的

来。他造的肯定是好，肯定是完善的。完善不等于不需要发展。所以说释

经的问题，它的基本就是读经。读经和读书不一样。读书都有一个温故知

新的过程。书是死的。但是你读了几遍之后，你就能看出一些新东西来。

熟读唐诗三百首，你不会做诗，自然而然的就能够做出来了。熟能生巧，

人人都知道。世界上的东西你熟悉了之后叫“无师自通”。神的话语，它

是活的。它主动的迎合你的需要。如果它和你对了眼儿了，它和你同了心

2 



了，你还要那么费那么大的劲去了解它吗？如果它决心和你合作，如果它

决心和你配搭，还需要你主动的去了解它吗？它会向你展示能跟你合作的

一面，能跟你配搭的一面，能跟你长期共识。活这个字，真不是挂在口头

上说一说。读经这个字读啊，这是非常非常重要的。任何一个人想认识神

，想清楚真理，读经。不懂你也读。很多人都说“不懂”。不懂你也读，

按卷的读，认真的读。不懂并不是小和尚念经。而是，不懂，我就竭力的

去搞懂。至于你说的不懂，刚才我说了，有三个。这不叫不懂，叫没到时

候。第一，有的东西我想懂我不懂。那有啥关系啊，下一遍就懂了。有的

东西人家懂了我不懂，那有啥关系，你又不是人家的。很多人说不懂，其

实不是不懂，是或者没到时候，或者你想懂的，跟你没关系。 

今天读经这个问题真的是一个大问题，大大的问题。各地方教会包括

教会的信徒，许多问题就出在不明白圣经。许多问题的解决方案，就在于

懂圣经，照圣经做事。有的人不是不懂，问题就是出在释经这个问题上。

很多人愿意明白圣经去读了神学，其实这本身就错了。每当看到这些，我

都重复一句话，需要圣经，需要圣经。没有更高的东西。你说需要信仰，

谁都说“对呀，是应该有信仰啊，什么信仰都是劝人为善的”。我现在还

不说需要信仰，免得人家误解“对呀，人是要有个信仰的，有个精神寄托

的”。需要这本圣经。越看越觉得这个社会呀没有圣经会变成什么样。单

有信仰，没有圣经解决不了问题。社会的良心是信仰，这是过去人们的看

法。一个社会的良心，是那些有信仰的人。信仰的良心是圣经，没有圣经

的信仰，很可怕。说的轻一点，误人子弟。说的重一点，拖人下水。这就

像主耶稣所说的“你们走遍洋海陆地勾引人入教。既入了教，却叫他做地

狱之子”。难道真的就是法利赛人吗？今天勾引人入教的，我常常说的很

难听，一个布道会，一举手做个决志祷告“行啦，你就是基督徒啦”，勾

引人入教。离了圣经社会可怕，教会更可怕。所以走南到北，我就是拿着

这本圣经。大声疾呼，就是让大家看圣经。借着讲解，无非就是推销这本

圣经。借着讲解不是推销我的讲解、我的神学。而是借着讲解，“你看，

我这个东西能够做这个，能够做那个”，目的是推销我的产品。你看，我

这个按摩床能够治多少病。你看，我这个化妆品能够改变你的皮肤。你看

，我这个震动器可以怎么样等等，都见过的。他做了这些事情，目的是推

销他的产品。从这层意思上说，我也是在推销。往小处说，推销我手里这

本圣经。往懂行的人说，推销我这个拿着圣经做的人。如果你看懂这个人

3 



，你就知道这本圣经的作用。你看不懂这个人，我就给你推销这本圣经。

社会的良心是教会，教会的核心是圣经。碰到圣经的问题，就会产生那些

看不懂、读不明。各有各的解释，各派有各派的观点，这些事情。解决所

有这些的问题。 

我曾经用过各种各样的方法解释。现在我就终于用这一个字，读。你

说我也想以圣经为标准，但是圣经，东家说圣经这样讲的，西家说圣经这

样讲的，那我到底该听谁的？是有很多人，他倒是真的愿意明白圣经。可

惜的是他不是去读经，而是去听经，听人家讲经。他好赖还动动脑子。知

道这家这样讲，那家那样讲的。我就亲自听到过的。比如说政府就要登记

了，讲道的立刻就配合政府。“登记是对的，应该的。当年主耶稣也向该

撒亚古士都的政府登记的啊”。所以信徒就出来了“耶稣也登记了，我们

为什么不登记啊？”当时三自里搞选举的时候，要各个聚会点民主选举，

选几个管理委员会。管堂的，当然老人家也就讲圣经了。“选举民主选举

，这是圣经的原则。当年七个执事管饭时的，也是民主选举出来的选

举”。“登记，耶稣都登记，你们为什么不登记啊？”。面对所有这些歪

门邪道，迷茫不能分辨的人，当初我也费心费力的跟他们解释什么的。给

他们讲“这是比喻”，给他们讲“当时不是这么回事”等等的。到最后我

就发现了，一把万能钥匙挂在这里一个字，读。你说耶稣也向凯撒亚古士

都登记的，有文化不？识字儿不？读一遍。你只要有初中的文化水平，你

读一遍你就知道，根本不是那回事。耶稣向谁登记？登记的时候还没耶稣

呢。你这读一遍，你就知道了，当年执事根本不是民主选举。是挑选，而

不是选举出来的。读，你说读不懂。其实你读了很懂。如果说读不懂的，

一，没到时候。也许读三遍就懂的，你想读一遍就懂了。第二，不需要

的。我们的圣经就像一个人一样的，你不需要的，他就不会给你。活的。

走到哪里，我就感觉到圣经第一需要的是大家读，而不是听。认真的读，

知道圣经说了什么。而后在读的基础之上，才有读懂了，读明了，读出点

味儿来了，读出点滋味来了。 

这个明白基本真理，主要还是靠读，而是不是靠听。听来的东西，其

实并不一定能使你明白。听来的东西是你说的，你的神学的学派，你的课

本上的。圣经到底怎么说的？这只有读，借着听你讲，我继续读。你说的

是这样，我看看圣经是不是这样说的，这就对了。庇里利亚人贤于帖撒罗

尼有人，甘心领受这道，天天查考圣经。要知道这道是与不是。我听了你

4 



讲的，我要来看看圣经是不是这么说的，这就对了。没有谁讲，我就读。

圣经会向我讲，圣经会向我说话。如果你没得救的话，圣经会向你说话。

如果你得救的话，圣经的作者会向你说话。你还求谁去？那不是一个理论

，那是个实践的问题。真的要听别人讲，也是这样。听你讲的天花乱坠，

真的是这样吗？我看看圣经。我看圣经真的是这样，我吸收你的。吸收你

的不是吸收你的，是吸收你对圣经的分解、解释、领受、亮光。类似的一

个问题我们提出很多遍了，顺从神和顺从人，二者之间的关系，我们问过

很多遍。顺从神不顺从人是绝对的，没有条件的。不是说人做了对，就顺

从人。人做了错，就顺从神。绝对的顺从神不顺从人。同样这一点了，听

你讲的，还是听圣经的？听圣经的是绝对的。不是说你讲的对，我就听你

的。你讲的错，我就听圣经的。你看，完全一个公式啊。一个葫芦画的俩

瓢。你讲的对，我怎么知道你讲的对呀？你符合圣经了。你符合圣经了，

我当然我听圣经就行喽。你讲错了，我怎么知道你讲错呀？你不符合圣经

啊。你不符合圣经，我就听圣经，那不得了吗？伽马列的思维。左右我都

是听圣经的。你讲的对，我也听圣经的。你再对再对走不出圣经去。那我

何必跟着你绕了一圈，不还是绕到圣经上吗？你说的是奶，我追根结底那

个奶从哪来的？还不从干粮这里过来的吗？那我直接有能力吃干粮不就行

了吗？好多事情都是你想通了，何必绕那一个弯儿呢？你给我的，充其量

是一个启发。换一个说法是一个目标，归根结底是启发我。你能得到，我

为什么不能得到？这就是一下看到正路上了。 

一切真理都是来自于圣经。刚才举了两个例子，现在还可以加上第三

个例子。许多高举异象的、异梦的、声音的、神迹的，许多人喜欢高举这

个。“这是神亲自在我耳朵里说的，这是神亲自让我看见的，这是神给我

托梦让我知道的”，让你知道什么？让我知道这个，让我知道这个，让我

知道这个。对，你知道的，都是圣经上说的。你对，你对不是跟着你做梦

去。实际上我说你对，不是捧你，而是审核、批准。为什么要追求异像异

梦这些东西呢？它的审核标准不还是本圣经吗？再次使用这个迦马列的思

维。如果你做的梦和圣经一样，我何必听你的梦呢？我读圣经不就行了

吗？如果你做的梦和圣经不一样，我听你的梦还是听圣经啊？那还是听圣

经啊。伽马列思维就是，如果这样回到这里，如果那样回到这里。归根结

底回到这里，我何必还这样那样？当年迦马列在大祭司决定要杀使徒的时

候，他就这样一个分析。“各位，你们听清楚了啊，从前杜大起来，跟着

5 



他的有四百人啊，但是把那个杜大一杀，四百人胡孙散，没了。现在你们

得想想了，总共才十二个人，还有一个背叛他的。咱们把那个耶稣杀了，

结果这些人越来越多了。各位，你们想一想，如果他是假的，将来他会散

的，用不着你一个一个的杀。就像杜大一样。如果他是真的，你杀的光

吗？杀不光。结论是什么？假的，用不着杀。真的，不敢杀。总而言之，

别杀。迦马列不是基督徒，给我们提供一个思维方式。今天那些高举异梦

的、异象的，高举神学的这些东西，就这么简单。学神学如果你学到的是

圣经，那你直接去读圣经不很好吗？记住，我没有否认读神学。如果他帮

助你了解神的话。如果他想代替神的话的话，你是读神学还是读圣经？ 

今天越是看教会的需要，越觉得读圣经的重要。而且读圣经当中最要

紧的就是这个读。读就是用心，不是单单凭知识。人人都有心，用心做的

事不难，就看你想不想。好多事情，如果让你用力去做，有的人能做到，

有的人做不到。如果你用智慧去做，有的人能做到，有的人脑瓜转不过来

，确实不行。如果叫你用心去做，谁说我做不到？你做不到，那就你没心

了。我说有力去做，“报告，我没力气”。“动动脑子就能做的”，“对

不起，脑子不好使，没有”。只要用心去做就行，“对不起，我没心”，

没有人没心。悔改之道，就是用心。既不要用钱，也不要用力，也不要用

知识。只要悔改，只要信，谁做不到？既然没有人做不到，那么就没有人

能为自己不做而辩解。我经常使用这个方式，我把对你的要求降到最低最

低最低最低。最后这个低，就定了你那个最大最大的罪。不接受。给你的

条件越是好，两刃的剑。你一旦不接受的话，那就定了你的罪。而且没法

改回了。这就是《希伯来书》六章里所说的，就如一块土地，好好的雨水

，认真的浇灌，认真的耕作，所有的条件都上去了，最后长出荆棘蒺藜

来。那不烧了，你还有什么？也就像尝过天恩滋味，觉悟来世全能，又与

真道有份，又知道圣灵。所有都有了，但是不悔改，还有什么办法？没救

了。所有这些都让我们看到，神为什么将救恩的门槛降到最低，目的是什

么？两个目的。第一，他愿意万人得救。降到最低，愿意万人得救。那就

是说每一个人都能够进来的。第二，公义的定那些不信的人的罪。门槛降

到这么低了，你再不进来。只有说明你不想来，找死。绝对你说不出口

“我不能来，来不了”，没这个借口。每当神的恩典在我们身上显明的时

候，希望我们一定要注意到这一点。恩典越是大，责任越是大。恩典越是

大，要求越是大。多给就多要，少给就少取。所以今天神多给我的，你别

6 



高兴，更不要瞧不起别人。你应该有一个重担的感觉。神给我的比较少，

你也别羡慕别人，也别埋怨神。说一句不负责任的话，神对我的要求还真

不高。我只要会做二加三就能得一百。小学生似的，二加三摆弄好了就一

百分。哎呀，我的哥哥读大学，我觉得他弄那个一百分太难了啊。绞尽脑

汁一个题目就做了一宿，最后才弄了个八十几。太难了，太难了。一根藤

绕来绕去，一根纬线转来转去，从圣经到教会，从教会到社会，说明什

么？说明不是分家的。世界是神造的，带着神的特点。教会出于神，带着

神的特点。圣经出于神，带着神的特点。神的特点就是认识这些的一个根

本，纬线。所以说来说去，我就是特别为这一个字，读。为这一个字，加

上那个解释。 

如果说信是被最多的人注意，却被最多的人误解的一个字。那么读也

许是被最多的人忽视，也是被最多的人误解的一个字。说信大家都觉得这

简单的不能再简单了。可是有几个认认真真的知道什么叫信？反过来，什

么叫不信？就是在讲这个“信耶稣得永生”的时候出的思考题。每一个思

考题都会有人掉到坑里。信耶稣得永生，这个人受了洗之后，从来不做礼

拜，得救不得救啊？这个人信主好多年了，叫他受洗，他就不受洗得救不

得救啊？这类的问题。你闭着眼也能够编出一百道题来。每一道题都有人

栽跟头。说起来“信耶稣得永生”多简单的问题。读圣经读圣经。希望我

们把一个“信”字给它搞清楚。一个“读”字给它抓起来。那就是教会的

核心，圣经的问题。教会是和信捆绑在一起的。圣经是和读，而不是和听

捆绑在一起的。听是读的辅助手段，听为了使你能读懂。尽管许多时候说

读是为了能听懂，可以这样说，而不是不可以这样说。本质上是，听是为

了使你能读懂。关于这一点，我曾经引用过刚才的那段经文“这地方的人

贤于帖撒罗尼迦人，天天查考这经，要晓得这道是与不是”。查考圣经，

要想知道你的道对不对。但是很多时候我听这个道，想明白圣经怎么样？

两个都可以讲的。这就像我一开始说的，鸡蛋和温度少了，一个都没有结

果。圣经和释经少了一个都没有结果，但是它不是一个等次上的事情。它

不是一个同样价值的事情。 

刚才所说的也是，圣经上说的，天天查考圣经，要知道你讲的对不

对？可是我们更多的经历是我想听听你讲的，想看看圣经明白不明白。我

刚才说的这句话已经告诉你一个弯曲的直线了，不知你听出来没有？我想

明白圣经，我不能明白。我想听听你讲的，想借助你讲的明白。至于你讲

7 



的对不对呢？我得用圣经去衡量你讲的。可不是明白啊，而是对不对的问

题。这个曲折你听懂了没有？听不懂就是矛盾。弯曲的直线。“哎呀，读

经是为了明白你那个道，听道是为了明白圣经”，这不颠倒了吗？没有，

两个层次的。读经是为了知道你那个道对和不对，听道可不是为了知道圣

经对和不对。如果你稀里糊涂的，“听道就是为了知道你读经对和不

对”。那就像我说的话了，我拿着我的这个天文望远镜望了一下，不对，

今天太阳出晚了啊。我看太阳目的，是想知道我的计算公式对和不对。而

不是说，拿着我这个公式来看太阳你出的对还是不对。太阳是圣经。公式

是讲道。按理说看太阳出来用不着有这些神学家了，但是神学家他能预测

太阳啥时候到什么地方，倒不是为了让你看着他出来。而是它能够计算很

多。比如说农历的节气。那就是根据太阳的位置来的，那对农业生产可是

很重要的。这些事是道的作用，不是看太阳出的对和不对，而是要想调整

我对太阳的规律的认识，以便于能够达到我直接观察达不到的目。读经，

衡量道。借道帮助经。一个是衡量，我有资格判断你讲的对还是不对。这

句话已经把高和低都分出来了。而你呢，就是帮助我来读经。看到吧。那

个地位身份充其量是服役的灵，服役的。你是给我帮忙的，帮助我来读圣

经。可惜的是放下了圣经，只听他的。那就等于把仆人当做是老师了。 

今天说到读经的时候，希望我们对读这个字，它的含义应该有深入的

理解。为什么呢？“读”这个字在成长的过程中，就像“信”那个字，在

蒙恩得救这个过程同样重要。那是一个关键。圣经是要读的，不是要听的

圣经。只有借着读、借着听来帮助你读，才能读出这个活的圣经，向你显

明的。我每天和你亲近，最后你终于把心里的话说出来了。那就是说圣经

是活的，它会被你的追求所感动，让你知道你该知道的东西。 

至于最后就是容易混淆的一个问题。昨天我们提到了，不能因为有人

错误的打着灵意解经的旗号，我们就否定了这个灵意解经。任何一个组织

都有一些败类，不能根据一个组织里的败类，就否定了这个组织。有的败

坏是因为组织使他败坏的。你们那个组织就是教人撒谎的、教人欺骗的、

教人暴力的、教人干啥的。好人到你那里去也败坏了。所以我看到你的果

子，我就知道你这棵树。这就是借助一个点否定了整个一面。但是在另一

个场合之下呢，你不能说根据这一个果子就砍倒这一棵树吧。你得知道了

，这个果子烂了，是因为招了虫了，而不是树不好。基督徒当中有很多不

好的，但你不能说基督教不好。黑社会当中也有几个讲良心的，你就不能

8 



说了“黑社会还是有好的”。任何异端它都有正确的地方，要是没有正确

的地方，它就不可能成为异端了，它就不可能糊弄你了。 

所有这些，你说这是圣经吗？这是社会。你说这是真理吗？这是人

生。社会中有神的作为，人生中有最高的真理。因为社会和圣经不过是神

的两只手而已。社会或者历史本身就是活圣经。用佛教徒的话说，那叫无

字真经。孙悟空唐僧取经的时候，最后取来一些无字真经。实际上是如来

佛骗他的。可是今天我们真的是要读有字的经，更要读无字的经，那就是

神的作为。品格、见证，这都是无字的经。保罗说到的是馨香之气，那就

是无字的经。叫人活，信了。叫人死，拒绝了。那不就是神的话吗？神的

话叫你活，你就要信。叫你死，你只要拒绝。神的话是字，基督徒的品格

是无字的。灵意的问题，就其本身来说并没有错。但是必须从正确的方面

理解。第一，灵意无新意。也就是说，灵意的东西你不能从读经直接得出

来。但是你可以从读经否定那个错的。可否不可定。你说的“哎呀，这个

圣经我读了之后啊，有这个亮光那个亮光”。我读经我没读出来，你怎么

能读出来的呢？当我说“你怎么能读出来”的时候，我首先借着我的读经

，肯定了你的读经的亮光，肯定了你的道。这就是《使徒行传》十七章所

说的，查考圣经，要知道这道是与不是。一旦知道了是，怎么样？甘心领

受之道。《使徒行传》十七章，这地方的人贤于帖撒罗尼迦的人。它用的

顺序，三句话是甘心领受这道，天天查考圣经，要知道这道是与不是。其

实我觉得他画的是一个圈儿。甘心领受这道，思维。查考圣经，检验。要

知道这道是与不是，一旦是了，我就甘心领受。一旦不是了，我就弃绝。

读经，我不一定能读出你读的那些东西来，但是我能衡量你读出来的那些

东西，是我应该甘心领受的，还是应该拒绝的。有的时候比二元论稍微复

杂一点，甘心领受的也未必能百分之一百的甘心领受。当我说不是百分之

百甘心领受的时候，并不意味着它错。对，但我不一定领受，什么原因？

不适我。先是衡量你对和不对。如果是对的，我就来领受。领受不是照单

全收。你是对的，我要有选择性的领受。不是这里选择，而是这里选择。

与我有益的我就领受。领受的目的是什么？不是取代圣经，而是帮助我读

圣经。《讲道法》、《教牧学》、《门训课程》这就是下游的东西。一旦

你明白圣经了之后，你就应该使用。借着圣经，有使别人得帮助的道。借

着圣经有牧养教会的方式。借着圣经有训练门徒的内容等等这些。归根结

底还是圣经、围绕圣经。上图来的历史也好，纬线也好，释经也好，可以

9 



说这三个方面，都是帮助了解圣经，而不是代替了解圣经。下游的讲道也

好，牧养也好，门训也好，都是使用这个圣经。核心就是这个圣经。那是

一个蜘蛛网的核心，辐射到各地方去。这个地方是牢固固定的，这个地方

是捉虫的，这个地方是什么样的。核心就在这个当中。所以说灵意无新

意。就好像说你做的那个梦，就算真的是异梦。你见到的异象，就算真的

是异象，和圣经相比，没有新的内容。就世人的角度来看，没新的那不白

干了吗？就圣经的角度来干，没新的，你才可能通得过。有了圣经以外的

新的东西了，过不去基路伯这一关。新的东西是为你而预备的。因为你不

可能用传统的方法了解圣经，所以给你个异梦，给你个异象。给你一个很

好的神学课程，那是为你预备的。你可别忘记，不要把遗传代替诫命。 

第二，灵意不是隐藏在那里，只有那些非凡才干的人，只有那些特别

蒙神恩眷的人，才能明白的。灵意本来就是正义。而正义从来不是隐藏。

你看看《启示录》当中可以说灵意最多的了。昨天我举了例子，白马也好

，红马也好，灰马也好，黑马也好，它绝对是灵意，绝对不是字面的意

思。但是是不是它就是一个隐藏在那里，谁都听不懂的呢？不会是的，它

反映出来的战争、饥荒、瘟疫、死亡、敌基督，我要直说了谁不知道？人

人都认同。所以第二灵意，不要以为“只有我知道，你们啥都不知道”。

如果神使你知道了一些别人不知道的东西，他不是让你说这句话“只有我

知道”，而是说“神让我告诉你”。不是说“只有我知道”。这句话，本

身就是把自己的地位放错了。如果神让你知道一些别人不知道的，按照均

平原则，他的意思是什么？分享。知道就是欠债。知道的越多，欠的债越

多。这就是对均平原则的理解。耶稣早就对门徒说了“谁愿为大，做众人

的佣人。谁愿为首，做众人的仆人”。这多明白的事？问题是看的时候，

你不一定明白。等你自己悟出来的时候，你还觉得我悟出来一个了不起的

真理。翻翻圣经一看，啊？八百年前就写在那里了，还有意义吗，你悟出

来这个？你要想在圣经加上什么，那当然是没有意义的。你要说“我自己

直接经历明白圣经了”，那还是很有意义的。很多时候你冥思苦想，你千

锤百炼，你悟出了一些真理。就像我说的，这个纬线上的读经等等这些那

几个原则。其实这些原则你用的熟悉了，你去读读圣经，你就发现，本来

圣经就是这样说的。只不过你把它尽力改成了两个百分之百。如果你说借

着这个帮助我明白，那是事实。如果你说这是我的专利，那你就有点剽窃

了。一，神希望我们竭尽全力。他也鼓励我们更多的收获，更多的明白。 

10 



第二，一旦你更多的明白之后，你就记住，千万别往另一条道上走。​
以遗传废诫命。高举自己，不是供应别人。谁愿为大？神真的让你为大了

，记住，你的责任是做众人的仆人，服侍众人。今天希望我们能够本着对

作者的认识，对他的意图认识，对他的作品认识，不要把灵意当做是己

意。故弄玄虚，没必要。神怎么使你白白的得来，你也要为着别人白白的

舍去。神怎么使你明明的得到，你也要够使别人明明的得到。因为神的心

意本是如此。​
 

 

 

 

 

11 


