
第七课 第 1 讲​ 
 

祷告的重要性无需多说，因而严谨性也就伴随着重要性而来，越是重

要的东西，越要认真。几十块钱的琴，你可以随便买来用用，那是没问题

的。装个心脏起搏器，你说我五十块钱给你装心脏起搏器，那没人愿意尝

试一下。祷告就认为它是非常重要的事情，所以绝对不能有半点含糊。咱

们“要道”课里某个角度来说，那就是从纬线上读圣经。核心是圣经。不

是在圣经以外再增加一门什么课。而是从另一个角度把这个圣经读懂、读

明，围绕圣经。从另一个角度来说，它都不能算读圣经。至少到现在为止

，我们都不能算是读圣经，我们只能算是为读圣经做一些准备。我们现在

还没有开始盖房子，只是在一个一个检查运来的砖头、水泥、钢筋、铁板

等等这些东西。再也没想到，还没施工之前，就在这些材料的规格上，那

就费尽了心机。一个信息有许多词汇组成，问题是这些词汇我们懂吗？信

，可以说我们讲了好长时间。到底啥叫信？啥不叫信？教会，大家基本上

都很清楚。它不是房子的问题，不是组织的问题，不是机构的问题，不是

章程的问题。建立教会不是建立组织盖房子，扩展教会也不是说建立更完

美的制度，盖大更大的房子，安立牧师长老等等的。每一个问题都伴随着

一个基本观念而来。以前也提到过奉献。虽然还没有系统的说到。奉献不

是钱的问题，信心不是决志的问题，事奉不是工作的问题。今天我们开始

了，祷告不是说话的问题。当我们说不是什么问题的时候，那你一定知道

很多人就把它当做了这个问题。信耶稣，那不就是个决志祷告的问题吗？

顶多再加上个洗礼的问题。事奉不就是我干这个干那个的问题嘛？奉献不

就是掏腰包吗？十分之一，十分之二，还是其他的东西了？说了这些之后

，是有些人听了“你们简直是完全推翻了我们的传统的观念了”。如果是

该推翻的那还真不能留一点不推翻。我们的标准不是为了推翻什么，我们

的标准是为了照着神的心意，建造圣殿，明白真理，懂得圣经。这就是我

们的标准的问题。祷告的重要性，历来就有这句话。读经---吃饭。祷告

---呼吸，喘气儿。那谁都知道了，吃饭三天不吃饭，没问题。喘气儿，三

分钟不喘气儿，没有一个人能行。这可以马上试验的。从这点上来说，祷

告就比读经重要。 

从真理上来说，也真的是那样。一个人，一辈子不读经，未必不得

救。一个人从来没有过祷告，肯定不会得救。至少他的悔改，那就是一生

1 



中第一个站在祷告这条线儿上的。悔改的祷告，求主赦免吧，这最起码

了。用不得你数算自己的罪，用不着你自己什么决志。至少求主赦免。这

个祷告是生命的分界线。在这之前，你没有资格祷告。你什么样的装腔作

势的祷告，都是装样子的。你还没有悔改，你什么样的祷告，都是装装样

子，没有真实的价值。插上一句话，有人说我祷告神就答应了，我祷告求

神，神就把我病治好了，你怎么能说装样子呢？尽管你所谓的祷告病得医

治，但你仍然是一个装模作样，因为你还没有资格祷告。你不可能有一个

真实的祷告。祷告是什么？跟神说话吧。一个罪人能跟神说上话吗？人非

圣洁，不能见神。 

所以说祷告的本质，我们说是一个属灵的交通。因为神是灵，说话，

这种话到不了神那里。到不了神那里不等于神不知道，这个是两个概念。

所以说在你人生中，第一个被称为祷告的祷告，那就是一个悔改的祷告。

在这之前，你没有什么祷告的权柄，不可能有祷告。假如说你一辈子就这

一个祷告，得救。当然了，得救之后，你有许多得福的机会，但是你不去

使用，那也没办法。接着刚才这句话，某种意义上，祷告比读经更重要。

因为从来不读经的未必不得救，他未必就能够影响他的得救。但是从来不

祷告的，绝对不可能进入救恩之门。记住这是一个对比，说明这绝不是跟

今天有些人说了“那好了，我不读经了，我每天就祷告了”，没这个意

思。确实有人说了，这个读经多累的慌啊，还要知识，弄脑瓜子疼。祷告

多简单啊，一闭上眼想说啥就说啥。误解。正因为祷告非常重要，如此重

要，关乎信仰的根基，有和无的问题。所以我们一定要给它搞得清清楚

楚。严谨性是伴随着它的重要性而来的。什么东西，你严谨到什么程度，

那要看干的是什么事情。今天在真理的问题上，尤其是涉及到救恩的问题

上，我们必须是严谨，非常的严谨。昨天我们举例子，不但“不能都”和

“都不能”这个不能搞错，就连“我要求”和“我要求”这个都不能搞错

的事情。祷告的问题，就是其中之一。显然是我们信仰当中一个非常非常

重要的问题。所以首先就要给他一个严谨的，你说定义也好，你说认知也

好，你说明白真理也好。首先的否定就是，祷告你可以说跟神说话。不反

对用这个表述方法。问题是你别以为跟神说话，就是用嘴说话。今天的话

说，声带震动。空气传播，把这个震动传播出去了，这就是话。声音是什

么？声音就是机械波在这个弹性媒体当中传出去。假如今天你可以这样跟

神说话，我说的是假如。将来到了新天新地里，你再这样说就不管用了。

2 



新天新地里不但没有太阳，没有月亮，绝对没有空气。从来没有人想到过

的。也没有水，尽管它说有生命河。也没有水，也没有树，包括所谓的生

命树在里头，什么都没有。物质的东西早已经伴随那一句话“凡有形质的

都要被烈火所销化”。而且我还加上一句那个火，也不是今天物质的火。

火也是物质。祷告可以说是说话，但不是今天我们这层意思上的说话。那

就像耶和华说。耶和华也说话，但是那个说话和我们今天理解的说话，那

是截然不同的。 

神是灵，我们可以用描述肉体的各种词汇，描述它。耶和华的膀臂并

非缩短，耶和华的眼目遍察全地。要是你从肉体的角度来说，我就可以告

诉你，耶和华没有膀臂（括号肉体的）耶和华没有眼目（括号像你一样

的）。别以为我在骂人呢“耶和华没眼”，“怎么着瞎子啊？”，那就属

于无知。可是今天这样的情况太多了。与其我们接受了那个可以接受的定

义，还不如要是你能够的话，重新开始把熟悉的东西全都弄掉。熟悉的东

西有个好处，就是能够在你原来的基础上所接受。但是有个不好处，就是

一弄不好，又回到原来的地方去了。熟悉就是迈步容易，进深比较难。迈

步容易，脱离比较难。以色列人离开埃及了，但是一弄就想埃及、回埃

及。圣经的观念也是这样。许多时候我们总是竭力的用人能够理解的方式

来表述。其实神就是这样做的。神就是用人能够接受的方式，把他完全接

受不了的属天的东西接受下来。用人能接受的方式，接受人不能接受的内

容。假如这句话，你还是觉得很抽象。那么我举个很简单的例子，拿出你

的饭碗，我给你一个大缸，就是这样。饭碗是你所有的，缸你想都不敢想

的。但是什么叫信仰？用你的饭碗，理智。接受一个超理智的，缸放到碗

里，拿回去。拿着碗接过一个大缸，一缸水过来。所有的事情都是有两面

性。如果只有一面性，神肯定就用这一面了。然而神今天用的都是我们看

起来似乎不是那么太美好的。你有一个前提，你必须记住，神做的已经是

最好最好的了。如果神给你的是这个东西，你觉得不是最好，那你就应该

想到这就是能给你的。最好的说的缓和一点，那就是说你所配得的也就是

这个了。你想要那个一百分的东西，对不起，给你也是你受罪。还是给你

个六十分的吧，这就是你配得的最好的东西。今天神借着地上的方式，赐

下天上的恩典。这个方式也值得我们思考。当我们跟一些人传福音的时候

，或者说讲一些真理的时候，我们也必须考虑，借着他能接受的方式，接

受一个他从来没接受过的真理。二者缺一不可。前者是可能性，后者是必

3 



要性。如果借着你可以接受的方式接受的还是你原来有的，有啥必要呢？

如果说我把你从来没见过的东西，用你根本不可能的方法给你，有可能

吗？没有可能。这就是神。今天在软弱的人身上所做的，因着软弱有许多

不能行的问题，使我们往往以为神的旨意并不是那么美妙。其实呢，是人

自身的软弱所导致。 

好些事情无需高言大智。只要你把这块砖头给他认清楚，这就行了。

祷告就是其中一个问题。在祷告这个问题上，其实就是伴随着过去我们对

圣灵的看法。圣灵说起来就是虚无缥缈。读经的亮光，说起来就是玄得不

得了。说到祷告呢，两个加在一起。一个祷告也是虚无缥缈的事情。我一

祷告神就给我回答，我一祷告就有一个声音，我一祷告就能够得到什么东

西。既有那个非常玄妙的个人的经历，又有一些完全看不见摸不着的属灵

的所谓的歪理。其实祷告非常简单，只不过是在另一个体制之下的简单。

保罗也曾使用过这个方法，帮助我们了解一些非常深奥的东西。那就是罗

马书里所说的，“我且照着常人的话告诉你，你过去怎样顺服罪这个主人

，今天你就照样顺服义这个主人”，没什么了不起的。这个主人比那个主

人当然是伟大的不能比较。但是你顺服这个主人和顺服那个主人完全一样

，这就是保罗的思维。这也就是我们的思维。上帝和魔鬼那是不能比的。

但是你怎样顺服神，你就想想过去你是怎样膜拜那个魔鬼，怎样祈求那个

魔鬼，怎样畏惧那个魔鬼。今天你换一个主人吧，你膜拜这位神，你祈求

这位神，你敬拜这位神。伴随着一个相似，如果它能一点点把你带到那个

不相似，这就是成功。如果伴随着那个相似，把你一点点带回，那就是失

败。当我们采取了近文化的方式，它的优点就是容易迈第一步。它的缺点

就是第二步，不一定是往前，也可能是往后。和过去的文化保持一个什么

样的关系，从来就是一个非常重要的问题。这就是远文化的福音和本土化

的福音，二者之间的关系。 

过去的福音基本上都是远文化的。保罗传福音的时候，基本上是远文

化的，到一些从来没去过的地方。所以神拣选保罗作为把福音传到外邦的

使徒，而没有拣选彼得或者约翰。这就是一个能力的问题了。当然这个能

力出于神的。而今天的福音基本上是从近文化开始。如果你按照神的心意

来说的话，先跟家人，再跟亲人，再跟友人，再跟村人。一点一点的，这

些都属于近文化。其实你看看主耶稣所做的，差门徒出去实习的时候，

《马太福音》第十章“不要到外邦人那里去，不要到撒马利亚人那里去，

4 



宁可进犹太人的地方”。那是实习，而不是差遣。你要光看那个的话，那

福音不能传给外帮人了。就是正式的差遣，《使徒行传》一章八节也说的

非常清楚“圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力，必要从耶路撒冷，

犹太全地，然后才是半里半外的撒玛利亚，然后才是全部外面的直到地

极”。远文化有一定的难处。第一个难处就是，究竟你归化他还是让他归

化你？伊斯兰教传得很快，为什么？他们很成功的解决了这个问题，谁归

化谁呀？你规划我。一手拿刀，一手拿他们的圣经，古兰经。两个你选

吧。其实我当时分析这个问题啊，那都是拉比的一个非常缜密的思维方式

，不是强盗的问题。很多人想到这个呢，强盗。其实这就是一个很高明的

神学的问题。刀解决的是什么问题啊？谁听谁的。借着刀，达到了你听我

的。直到今天，你要是不能解决亲和的问题，你不可能好好的传福音。你

解决了亲和的问题，你不传福音，那就变成了人的组织。我们的一生一直

是这样，虽然今天我们是近文化，亲和的问题，稍微容易一点。但是如何

才能够更亲？除了这个民族，除了这个语言，民族。我们都是中华民族，

就算这样，中国人。语言虽然有各种不同的，但是还有更多的隔阂。那就

是观念的问题。跟他在一起，除了烟酒就是钱。你如何跟他们亲和？还是

这样，为什么今天有人说了“你不抽烟不喝酒，你怎么跟他传福音啊？”​
 

许许多多的问题摆在这里，归根结底一个。祷告的问题上来就是，你

如何告诉别人什么是祷告？什么是教会？很多人有了一个传统的观念，我

们必须在这个传统观念基础上建立一个正确的观念。但是不能离它太远。

离它太远，我就不来了。也不能离它太近，离它太近，它就回去了。掌握

一个既不太远又不太近。我要叫你离开你那个地方，但是“还不是说到哪

儿去我都不知道”。只有亚伯拉罕能够做到这一点。说话可以借助这个词

，只不过是很快把它带到并不是口舌的说话。直到今天许多人讲到“祷告

，祷告就是跟神说话嘛”，同意。“祷告就是跟着我的父亲说话嘛”，同

意。在他不明白灵交的时候，当然可以这样。借着这个让他知道这是一个

亲近的关系，是生命的关系，是感情的关系，不是言辞的关系。凡是比喻

都有一定的限度的。千万别完完全全的就当真了。祷告的本质四个字，你

也可以用其他的表示。但是有两个字是不能代替的，一个是“主”，祷告

的对象必须是神。第二个是，祷告的渠道必须是灵。不是跟神祷告，而是

像是人来所谓的祷告，那就毫无意义了。今天为什么我说有的人的祷告，

5 



实际上就是闭着眼说话。说的好听一点，闭着眼讲道。祷告的对象是我们

的神。我在这里说到是与主相交，绝不是意味着就是向耶稣祷告。后面我

们会讲到这一点。圣经的教训，真理的显明，主耶稣的示范都告诉我们，

祷告的对象是，说的简单一点整体。三位一体的神。说得详细一点，就是

父。圣父的位格。而不是子，也不是灵的问题。 

第二，祷告的本质是灵与灵相交。因为神是灵，你怎么跟灵相交呢？

你只有用灵才能跟灵相交。就像语言一样的。你和这个民族说话，你只有

用他的语言，这是比喻。你不用他的语言，你如何能沟通。而灵和体的关

系。那又比语言上的差别差得多了。所以说神本身是灵，因此你要与神相

交，必须用灵来与神相交。然而这不是神的苛求，因为神造人的时候已经

把灵放在这里面了。神造人的时候，为什么要给人以灵？不是说因为有灵

才能是活人，让他活着。猫啊狗啊都没有灵，不也活着挺好的吗？让他活

，用我们今天的话说，那是一个魂的问题。你叫魂也罢，你不叫魂也罢。

很多人对这个字是很反感的。所以我说你可以不叫它。只是说到神造人的

时候，为什么要给人一个灵，不是为了让他活着，而是让他与神相交。神

是灵，与灵相交的必须以灵与它相交。我要是不给你灵的话，那你就没有

办法与神相交了。给你这个灵就是让你与神相交。但是今天人们经常用这

个灵去和鬼相交。两边都有责任，骗人的和被骗的，都有责任。为什么有

被骗的？因为有骗子。为什么会有骗子？因为有被骗的。天下没有一个被

骗的，还会有骗子吗？天下没有一个被盗的，还会有小偷吗？当然，这样

说话似乎是不太讲理。但是毕竟强调了人自己的责任所在。灵交有很多是

可以用体交的名词来描述的。就好像说，对神对这个灵的描述，有许多我

们也是用描述肉体的方式。刚才我说了“耶华的眼目、神的宝座、耶华的

膀臂”等等这些事情。包括耶和华后悔，包括耶和华这个情感啊，不要使

神的灵担忧伤心等等的。这些都是用来描述肉体的这个生命的词汇的。我

们可以借着它帮助我们了解另一个层次的生命究竟是什么样的。但是千万

不能画等号。他说话，我也说话。我和神说话这个很简单，但是不要再继

续认真下去。祷告有的人可以说用嘴声祷告，并不是每个人都必须用口出

声。默默的祷告有何不可？哑巴就不能与神相交了吗？所有这些都让我们

看到，即便是大多数人都在做的东西，不一定是本质的东西，不一定是不

可或缺的东西。即便是大多数人做的，不一定是本质的，不一定是不可或

缺的。 

6 



这就是通常我说的主流和主线之间的关系。主流，滔滔洪流，大家都

这样。但不是说必须这样。一百个人有九十九个都是这样的，未必我也必

须这样。一千个人里九百九十九个都是两只眼睛的。但是我生出来就只有

一只眼睛，我是人，不是人呢？我是人不是人，那就看一只眼和两只眼是

不是人本质的界限。如果只有两只眼睛才是人，那生下来一只眼睛的，妖

怪。但是即便是生下来一只眼睛的，稍微头脑清楚一点的，你不能否认他

是人。其实自从污染增大以来，畸形的孩子你是难以想象的。连体的、连

头的、脑袋削去一半的，看起来像削去一半的，偏的，还有这些。没有人

样。叫一个乡巴佬，一看这不生个怪胎嘛，赶紧打死他。科学告诉你，神

学也告诉你，有灵魂有肉体，他就是人。他就是这就是我常说的，干什么

事情，我们不要用主流代替主线。二者不能都看到的话，你就紧紧抓住那

根主线。抓住主流常常会失去主线。如果你从初期教会走到现在，走两千

年你就会知道了。天主教时代，你抓住了那个主流，你要失去那个主线的

话，到马丁路德改教，你就不知道该到哪儿站队去了。然而改教的旗号一

举起来，“我的羊认识我，听得懂我的声音”。结果主线上的都过来了，

不是主流。那时不是主流，那时以后很长时间，基督教仍然被当做是天主

教改教出来的一个东西。所以我常说了，尽管现在学教会历史，没有人不

知道改教时期，改教英雄、改教先锋、改教伟人，不管你怎么说，我总觉

得改教这个东西，即便形成主流，那也不是主线。神最多是把我的儿女从

埃及招出来，而不是说我要把埃及人改成我的选民。当把以色列人从埃及

带出来的时候，那不是改教。其实马丁路德所做的，也就是把神的儿女从

天主教招出来。招出来，从巴比伦招出来。这就是说，不管多少人说，多

少人承认，我们可以用他们的说法与他们交流。但是永远不要忘记事情的

本质在哪里。回到刚才，亲和力的一面是沟通。沟通是为了达到沟通的目

的，沟通的目的才是最最重要的。我跟你建立关系，我跟你建立感情，我

跟你交往的时候，吃亏上当为的就是博得你的信任。所有这些都是一个沟

通，沟通目的是什么？我要把耶稣传给你。如果为了跟你一块儿沟通，咱

们俩一块去骗人去，咱们俩一块儿去做奸商的买卖去，咱们俩一块去害人

去。结果呢？铁哥们儿形成了，然后你给他传福音了，你告诉他“我告诉

你的这个耶稣是不能骗人的，是不能撒谎的”。你那哥们儿能理解吗？咱

们因为撒谎才成了铁哥们儿的，你要借着这个因撒谎建成的铁哥们儿的关

系，告诉你“咱们不能撒谎”。谁脑瓜有问题啊？他脑瓜没问题，你脑瓜

有问题。然而这样的事情不像我举的例子这么极端，一听就是笑料一个。

7 



这样的例子，在教会中有很多。不是笑料，就是哭料。教会就是这样。很

多事情要从根本上、从本质上进行分析。很多人觉得这个东西没啥用处，

比如说人家都在抢救非典啦，抢救什么啦。你这科学院的人还在那里研究

这个东西到底变基因啊，这个东西什么DNA啊。“哎你干点实事儿好不好

啊？”，“我干的就是最大的实事。我找出了这个非典，这个sars它的特

点，我一旦找出了能够有针对性的制服它的那个东西。然后这个药品一生

产，哎呀，比我拼死拼活抢的病人的价值要大得多得多”。今天这个也可

以说“科研”，根本上解决问题的科研项目。《信仰要道》就是从一个一

个的基本细胞开始研究这本圣经，一块一块的砖头来建造这个最好的圣

殿。 

8 


